
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » کفایة الاصول » كفایة الاصول جلد اول(فقط متن) »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۱

کفایة الاصول
جلسه 93 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

تقسيم دير براى مقدّمه

مقدمه عقليه، شرعيه و عاديه

ي دير از تقسيمات مقدّمه، تقسيم زير است به اعتبار آن قوهاى كه حم به مقدّميت مكند، كه آن حاكم يا عقل است يا شرع
است يا عادت. فايده اين تقسيم در صحت تقسيم شرط به شرط شرع و شرط عقل است كه بر آن ثمرات مهم مترتب است.

پس مقدّمه به اعتبار آن حاكم، سه قسم است:

1ـ مقدّمه عقليه: مقدّمهاى است كه وجود ذىالمقدمه عقلا بدون آن مقدّمه محال است، مثلا علوم نظريه متوقف بر علم به يك
سرى مقدّمات است. انسان تا يك مقدّمات و صغرى و كبراي را تحصيل نند نتيجهاى را بدست نمآورد. پس علم به آن

مقدّمات، عنوان مقدّمه را دارد و يا رسيدن به يك هدف مستلزم طّ مسافت است.

2ـ مقدّمه شرعيه: براى مقدّمه شرعيه دو تعريف بيان شده است كه آخوند يك تعريف را اينجا عنوان كرده است كه چنين است:

اگر شارع يك شء را، شرطا يا شطرا قيدِ مأموربه قرار داد اين شء عنوان مقدّمه شرعيه را پيدا مكند؛ به عبارت دير:
ذىالمقدّمه عقلا بدون مقدّمه تحقق ميابد ول شرعا تحقق پيدا نمكند، مثلا شارع طهارت (وضوء) را قيد براى صلاة قرار داده

است و شرعا نماز، بدون طهارت تحقق پيدا نمكند.

به حسب اين تعريف، مقدمه شرعيه در واقع به مقدّمه عقليه برگشت مكند؛ زيرا اين قاعده كه «مقيد بدون قيد محال است تحقق
پيدا كند» يك حم عقل است؛ زيرا عقل مگويد: ذىالمقدمه اگر مقيد به قيدى شد محال است بدون آن قيد تحقق پيدا كند.
تقييد مقيد به قيد دخالت در حقيقت مقيد دارد و اگر اين قيد نباشد مقيد دير مقيد نيست، پس حصول مقيد بدون قيد محال

است عقلا. شارع، طهارت را قيد صلاة قرار داده است پس صلاة، مقيد مشود و چون مقيد بدون قيد محال است تحقق يابد؛
پس مقدّمه شرعيه هم بازگشت آن به مقدمه عقليه است.

تعريف دوم مقدمه شرعيه ـ اين تعريف در كلمات مرحوم آخوند نيامده است ـ : شارع مقدّس از آن نظر كه عالم به حقايق است
و علم دارد كه ملاك واقع نماز ارتباط با وضوء دارد، مآيد اين را براى مردم بيان مكند؛ زيرا مردم ادراكشان عاجز است كه

ارتباط بين وضوء و صلاة را درك كنند.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2198
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/40
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


در اين تعريف، مسئله قيد و مقيد در كار نيست؛ بله طبق اين تعريف، طهارت در ملاك و حقيقت نماز دخالت دارد. در تعريف
اول طهارت و شرطية آن يك امر اعتبارى است و در تعريف دوم يك امر واقع است.

روى اين بيان هم واضح است كه مقدمه شرعيه به مقدّمه عقليه برمگردد؛ زيرا معنايش اين است كه واقعا نماز بدون وضوء
معنا ندارد و وجود پيدا نمكند.

پس مقدّمه شرعيه به هر دو معنايش به مقدمه عقليه برمگردد.

3ـ مقدّمه عاديه: دو تعريف براى آن ذكر شده است:

الف) هرگاه ذىالمقدمهاى عقلا بدون مقدمهاش بتواند تحقق يابد ول عادت جارى شده باشد بر اينكه براى رسيدن به اين
ذىالمقدمه از اين مقدّمه استفاده كنند، چنين مقدمهاى را مقدمه عاديه گويند، مثلا عادت جارى شده است كه براى رفتن به

ارتفاع سه مترى از نردبان استفاده مكنند ول عقلا امان دارد كه كس بپرد و بدون نصب نردبان برود.

اگر مقدمه عاديه را چنين تعريف كرديم، بنابراين تعريف، مقدمه عاديه واقعا مقدّميت ندارد؛ زيرا در حقيقتِ مقدميت مسئله توقف
وجود دارد و مقدّمه آن است كه ذىالمقدمه واقعا بر آن توقف داشته باشد و حال آن كه ما در اين تعريف مگوييم: ذىالمقدمه

واقعا بر مقدمه توقف ندارد.

پس مقدمه عاديه به حسب اين تعريف، عنوان مقدّميت را ندارد و حقيقتا مقدّمه نيست و لذا از محل نزاع ما (وجوب مقدّمه)
خارج مشود.

تفسير ديرى كه براى عبارت آخوند متوانيم بيان كنيم آن است كه مسئله ملازمه و عدم ملازمه كه محل نزاع و بحث مقدمه
واجب است، هيچگاه در چنين مقدمهاى جريان ندارد و هيچ كس توهم جريان را ندارد، براى اين كه حاكم به ملازمه عقل است و

عقل هيچگاه در چنين مواردى حم به ملازمه نمكند.

ب) مقدّمه عاديه آن مقدمهاى است كه ذىالمقدمه بالفعل توقف بر آن دارد. اگر ذىالمقدمه بخواهد وجود يابد بايد مقدّمه باشد
ول اين توقف منشأ آن يك امر عقل است به اين بيان كه: رفتن به بام بالفعل توقف دارد بر اين كه نردبان نصب كنيم و نصب
نردبان لازم است؛ زيرا من بالفعل از پريدن عاجزم و كس كه بالفعل عاجز از پريدن است، پريدن، بالفعل براى او محال است

عقلا. به عبارت دير، استحاله ذات ندارد، اما امتناع وقوع دارد.

مقدّمه عاديه را اگر با اين وصف در نظر گرفتيم كه در تعريف دوم مگوييم: كس كه متّصف است كه الآن طاير نيست و عاجز
از طيران است، طيران براى او عقلا محال است و كس كه طيران براى او عقلا محال است پس بالفعل رسيدن به ذىالمقدّمه
توقف بر اين مقدّمه دارد. سپس مرحوم آخوند با كلمه فافهم اشاره به اين مطلب دارند كه طبق اين تفسير دوم لازم مآيد كه

مقدمهاى براى شخص عقل باشد و همان مقدمه براى شخص دير عادى در حال كه در عادى بودن و يا عقل بون، اشخاص
دخالت ندارد.

پس روى اين بيان، مقدّمه عاديه، مقدّمه است ول بازگشت آن به مقدّمه عقل است؛ زيرا در عبارت ما استحيل وجوده بدون
وجودها مراد از استحاله اعم از استحاله ذات و امتناع وقوع است، پس مقدمه عادى به اين معن، به مقدمه عقل برمگردد و
چيزى جدا نيست [در معناى اول كارى به وصف بالفعل بودن نداريم ول در معناى دوم مسئله را مبريم روى وصف فعليت و



بالفعل].

 پس آخوند مقدمه شرعيه و عاديه را به مقدمه عقليه برگرداندند و ما از نظر حاكم به مقدميت، يك حاكم بيشتر نداريم و آن هم
عقل است.

تقسيم ديرى براى مقدمه

مقدمه وجوديه، صحت وجوبيه و علميه

1ـ مقدّمة الوجود: آن است كه وجود ذىالمقدمه بر آن توقف دارد، مثل نصب نردبان كه مقدمه است براى وجود كونِ عل
السطح.

2ـ مقدمة الصحة: آن است كه صحت ذىالمقدمه توقف بر آن دارد، مثل توقف صحت نماز بر طهارت كه طهارت براى صحت
نماز، عنوان مقدمة الصحة است.

3ـ مقدمة الوجوب: آن است كه وجوب ذىالمقدمه بر آن توقف دارد، يعن: تا آن مقدمه موجود نشود ذىالمقدمه وجوب پيدا
.حج كند، مثل استطاعت كه مقدمه وجوبيه است براى وجوب فعلنم

4ـ مقدمه علم: مقدمهاى است كه انسان بوسيله آن علم پيدا مكند كه مأموربه را انجام داده است، مثلا در باب وضوء حدّ
ريختن آب، مرفق است ول گفته مشود يك قدرى بالاتر ريخته شود تا علم پيدا كنيم كه حدّ واجب آورده شده است؛ يا جاي كه

قبله مشتبه است به 4 طرف نماز مخوانيم كه اين هم مقدّمه علم است.

كداميك از اين مقدمات چهار گانه داخل نزاع در بحث مقدمه واجبات است؟

 مقدمة الصحة به مقدمة الوجود برمگردد، يعن: طهارت كه مقدّمه صحت نماز است حقيقتش به مقدمه وجوديه برمگردد؛
زيرا در باب نماز مثلا دو مبنا داريم:

كه با اجزاء و شرايط است. اگر صحيح فعل :صحيح، يعن براى فعل صحيح است و فعل صلاة، اسم :شويم، يعن صحيح
شديم مسئله روشن است كه اگر كس وضوء نيرد با فعل كه انجام مدهد اصلا نماز وجود پيدا نمكند.

بنا بر مبناى اعم كه به نماز فاسد هم نماز مگويد باز طهارت، مقدمه وجودى نماز است؛ زيرا ما اگر در ذىالمقدمه دقّت
كنيم، ذىالمقدمه، يعن آن چيزى كه واجب است و واجب اگر بخواهد وجود پيدا كند بايد قبل از آن وضوء بيريم. درست است
كه به نماز بدون وضوء هم نماز مگوييم ول آن نماز، واجب نيست و مأموربه نيست و اعم نماز بدون وضوء را نماز مداند

ول مصداق مأموربه نمداند؛ بله آن چيزى كه مصداق مأموربه است آن است كه تمام اجزاء همراه آن باشد.

پس بنا بر قول صحيح و اعم، بازگشت مقدمه صحت به مقدّمه وجود است.

خلاف نيست كه مقدّمات وجودى، داخل در محل نزاع است؛ و مقدمه صحت هم به مقدمه وجودى برمگردد، پس اين هم داخل
در محل نزاع است.



اما مقدمه وجوب ش نيست كه خارج از محل نزاع است؛ زيرا در تعريف مقدمه وجوب مگوييم: آن است كه وجوب
ذىالمقدمه توقف بر وجود آن دارد. پس معنا ندارد بعد از اينكه حج وجوب پيدا كرد نزاع كنيم در اين كه يك وجوب غيرى به

استطاعت ترشح پيدا مكند يا نه؟ زيرا اصلا وجوب ذىالمقدمه به بركت وجود اين مقدّمه است و با آمدن وجوب ذىالمقدمه،
مقدّمه كارش تمام شده است.

اما مقدمه علميه؛ اين هم از محل نزاع خارج است. گرچه حاكم به وجوب مقدمه علميه، عقل است ول اين وجوب ارشادى
است نه مولوى.

مولوى ذىالمقدمه و وجوب شرع نفس بين وجوب شرع كه هست اين است كه آيا عقلا لدر بحث مقدمه واجب نزاع مفص
مولوى غيرى مقدّمه ملازمه است يا نه؟ يعن عقل مگويد: آيا شارع كه ذىالمقدمه را به وجوب شرع واجب كرد، همان شارع

بايد مقدمه را به وجوب شرع هم واجب كند؟

پس نزاع در وجوب شرع ـ وجوب مولوى ـ مقدّمه است؛ و حال آن كه مقدمه علم كه وجوب دارد وجوب آن به نحو وجوب
ارشادى است و لذا چون وجوب آن مولوى نيست پس داخل در محل نزاع نيست.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


