
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » کفایة الاصول » كفایة الاصول جلد اول(فقط متن) »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۱

کفایة الاصول
جلسه 88 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

اما بحث در جهت اثبات

جهت دوم، بحث اثبات است، يعن از نظر ادلّه ـ ادلّهاى كه شامل امر اضطرارى است ـ ببينيم كه با كداميك از اين احتمالات
سازگار است.

از نظر ثبوت در ميان آن احتمالات 4 گانه، سه احتمال نتيجهاش اجزاء و يك احتمال نتيجهاش عدم اجزاء بود.

وقت سراغ ادله مرويم، ادلهاى كه مفادش بيان امر اضطرارى است مثل آيه: }فلم تجدوا ماء ...{ كه اطلاق دارد و متعرض
نشده است كه اگر بعد از نماز با تيمم، واجد الماء شد و داخل وقت بود اعاده و در خارج وقت قضاء كند؛ بله آيه مطلق است،
آب نيافتيد و خواستيد نماز بخوانيد، با تيمم نماز بخوانيد. و يا مثل روايت چه اينكه بعدا واجد الماء بشويد يا نشويد وقت يعن
كه مگويد: «التراب أحد الطهورين» كه تراب را در عرض آب قرار داده است و دلالت بر اجزاء دارد؛ اطلاق اين ادلّه اقتضاى

اجزاء دارد.

پس اطلاق اين آيات و روايات، اجزاء را اقتضاء دارد.

 اگر كس در اين اطلاق مناقشه كند و بويد: اين آيات و روايات در مقام بيان از اين جهت نبودند و فقط در اين مقام بودند كه
حالا كه مخواه نماز بخوان و آب ندارى با تيمم نماز بخوان، ول اينكه اگر بعدا واجد الماء شدى چه وظيفهاى دارى، متلّم
كارى به اين ندارد و در مقام آن نيست. و ي از شرايط اطلاق اين است كه متلّم از آن جهت كه مخواهيم اطلاق را استفاده

كنيم در مقام بيان باشد. اگر كس در اطلاق اين اشال را كرد و دست ما از اصول لفظيه (اطلاق) كوتاه شد، در مرحله بعد بايد
سراغ اصول عمليه برويم؛ زيرا تا ماداميه اصل لفظ در كار است، از اين جهت ـ كه عنوان اماره را دارد ـ نمتوان سراغ

اصل عمل رفت، زيرا اماره بر اصل عمل مقدّم است.

حالا ببينيم چه اصل عمل جارى است؟

ابتداء آخوند راجع به داخل وقت بحث مكند به اينه كس تيمم كرد و نماز خواند، بعد از اتمام نماز و در داخل وقت، آب پيدا
كرد، شك مكنيم كه آيا اعاده واجب است يا نه؟ اين شكّ، شكّ در اصل ثبوت اين تليف است، يعن نمدانيم اعاده به عنوان
تليف جديد مطرح است يا نه؟ آن تليف اول ـ نماز با وضوء ـ قطعا به ملاك عدم قدرت؛ ساقط شده است زيرا كس كه آب

ندارد و قدرت بر وضوء ندارد تليفِ نماز با وضوء ساقط مشود و حالا كه ساقط شد بعد از خواندن نمازِ با تيمم شك مكنيم
كه آيا تليف جديد به نام اعاده ـ نماز با وضوء ـ مطرح است يا نه؟ كه اين شك در ثبوت اصل تليف مشود و مجراى اصالة

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2198
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/40
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


البراءة است و تليف جديد ـ كه اعاده است ـ در داخل وقت، ساقط است و لذا اعاده واجب نيست و اصل براءة است.

اما خارج وقت: خارج وقت به طريق أول، قضاء لازم نيست؛ زيرا خارج وقت تابع فوتِ داخل وقت است و وقت داخل وقت
فوت نبوده است پس به طريق أول قضاء در خارج وقت واجب نيست.

اگر آن دليل را كه وجوب قضاء از آن استفاده مشود [من فاتته فريضة ... ] اينطورى معنا كنيم كه: كس كه يك فريضه
واقعيه از او فوت شد و انجام نداد، بايد بعدا آن را قضاء كند؛ فريضه واقع، نماز با وضوء است و حالا كه كس به علّت عدم

وجدان ماء، نماز با تيمم خواند صدق مكند كه نماز واقع از او فوت شده است و لذا اگر نماز با تيمم خواند، نماز واقع از او
فوت شده است و قضاء بر او واجب است.

اين مجرد فرض است و كس شود؛ ولاينطورى معنا كرد، قضاء واجب م بنابراين اگر اين دليل وجوب قضاء را كس
نمتواند روايت را اينطور معنا كند؛ بله معناى روايت اين است كه: كس كه يك فريضه فعل و بالفعل بر او واجب است و
انجام نداد بايد قضاء كند، و اين كس كه داخل وقت، آب نداشت نماز با تيمم بالفعل بر او واجب است و فرض اين است كه

نماز با تيمم از او فوت نشد. و انجام داده است؛ پس قضاي بر گردن او نيست.

پساگر «فريضه» را در روايت بهفريضه واقعمعناكنيم، چونكهنمازِبا وضوء فريضه واقع است و لذا با نماز با تيمم، اين
فريضه واقع از او فوت شده است و بايد قضاء كند.

و اگر فريضه به معناى فريضه بالفعل باشد، در صورت عدم وجدان آب، نماز با تيمم براى او بالفعل است و لذا وقت نماز با
تيمم خواند، فريضه بالفعل از او فوت نشده است و لذا قضاء ندارد.

مقام دوم: إجزاء در أمر ظاهرى

آيا امر ظاهرى مجزى از امر واقع هست يا خير؟

براى امر ظاهرى دو اصطلاح وجود دارد:

1ـ امر ظاهرى را طورى معنا مكنند كه فقط شامل اصول عمليه است. امر يا حم ظاهرى به حم گفته مشود كه در
موضوع آن حم، شك در حم واقع اخذ شده باشد. الآن اگر كس شك در حم واقع توتون دارد اصالة البراءة را جارى

مكند. بر طبق اين اصطلاح، امر يا حم ظاهرى فقط بر اصول علميه اطلاق مشود.

2ـ حم ظاهرى: آن حم است كه وظيفه جاهل را معين مكند؛ اعم از اينكه در موضوع آن، شك در حم واقع اخذ شود يا
نشود.

طبق اين اصطلاح، دايره حم ظاهرى اوسع از اصطلاح اول است. بر اساس اصطلاح دوم، حم و امر ظاهرى هم به اصول
عمليه و هم به امارات اطلاق مشود، و امارات هم اعم از امارات موضوعيه و امارات كه موضوعش حم است، مباشد.

در بحث ما مراد از امر ظاهرى همان اصطلاح دوم است، يعن اگر كس بر اساس قاعده طهارت ـ كل شء لك طاهر ـ نماز
خواند و بعد از نماز فهميد كه لباس او نجس بوده است، آيا اين نماز او صحيح است يا نه؟



اگر ما اصول عمليه را جارى كنيم و حم ظاهرى در اصول عمليه بود، مگوييم: بايد حم به اجزاء كرد. و اگر امارات را
جارى كرديم و حم ظاهرى در امارات بود بايد حم به عدم اجزاء كنيم.

اصول عمليه دلالت بر انشاء يك حم دارند. وقت شارع مگويد: كل شء لك حلال يعن شارع مگويد من براى شء مشوك،
حليت يا طهارت را انشاء مكنم يعن من مگويم: اين طاهر است. نتيجهاش اين مشود كه اين اصول عمليه بر ادلّهاى كه

شروط و اجزاء را بيان مكند حومت دارد. پس اصول عمليه وقت حجت شدند مآيند حومت مكنند بر ادله شروط و اجزاء
گويد: لا صلاة الاكه م دهد و روايتآيد دايره آن ادله را توسعه مآن اصول عمليه م ومت به نحو توسعه است يعنو ح

يه. اگر اصول عمليه بطهورٍ، قاعده طهارت يا استصحاب طهارت مگويد طهور اعم است از طهارت واقعيه و طهارت ظاهر
باشد مثل استصحاب و قاعده طهارت چون دلالت بر انشاء حم دارند، لازمه انشاء حم اين است كه در ادله اجزاء و شرايط
توسعه پيدا شود و حومت پيدا كنند اما امارات مثل بينه كه دو نفر مگويند اين لباس نجس است، بينه دلالت بر انشاء حم

ندارد. دلالت بر ثبوت واقع دارد و عنوان طريقيت إل المواقع را دارد پس حم انشاء نمشود، بعد كه كشف خلاف شد دوباره
بايد آن عبادت اعاده شود.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


