
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » کفایة الاصول » كفایة الاصول جلد اول(فقط متن) »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۱

کفایة الاصول
جلسه 85 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

فصل سوم: مبحث إجزاء

در فصل سوم از مباحث اوامر، «بحث معروف اجزاء» را مطرح مكنند و مفرمايند كه عنوان نزاع در باب اجزاء اين است كه
آيا اتيان مأموربه، آن هم عل وجهه و آوردن مأموربه بر وجه مأموربه، مقتض إجزاء هست يا نه؟

در كتب اصول دير عنوان نزاع را عنوان ديرى قرار دادهاند، مثلا صاحب فصول مگويد: نزاع اين است كه أمر ظاهرى و
اضطرارى آيا اقتضاى اجزاء دارد يا ندارد؟

ول آخوند نزاع را روى كلمه أمر نياوردند و نزاع را روى كلمه «اتيان» آوردهاند. لذا بين تعبيرى كه ايشان دارند و تعبيرى كه
امثال صاحب فصول در بحث اجزاء مطرح كردهاند فرق است:

1ـ تفاوت اول اين كه آنها مسئله را روى أمر و روى دلالت آوردند و مسئله را روى مقام اثبات بردند كه آيا أمر دلالت بر اجزاء
دارد يا نه؛ در حال كه مسئله و نزاع در مقام ثبوت است، يعن: حتّ در مواردى كه أمر هم در كار نباشد آنجا هم اين نزاع

مطرح است.

2ـ و فرق دوم اينكه آخوند و عده ديرى مسئله را روى اتيان و عمل خارج آوردهاند كه آيا اگر كس مأموربه ظاهرى يا
اضطرارى را اتيان كرد كفايت از مأموربه واقع مكند يا نه؟ و مسلّم است كه آنچه كه مربوط به امتثال است همين مأموربه

خارج است و لذا اجزاء، صفت فعل ماست. ول ديران كه نزاع را روى أمر بردهاند، أمر، عمل خارج ما نيست و أمر
مسئلهاى است كه از ناحيه شارع صادر مشود.

براى روشن شدن مطلب بايد امورى بيان شود.

أمر اول: در بيان عنوان «عل وجهه»

در محل نزاع عناوين وجود دارد. اولين عنوان كلمه «عل وجهه» است. مراد از آن چيست؟

سه تفسير براى «عل وجهه» مطرح شده است:

1ـ تفسير اول: تفسيرى كه آخوند اختيار مكند اين است كه «عل وجهه»، يعن به نحوى كه شرعا و عقلا بايد مأموربه را انجام

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2198
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/40
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


دهد، يعن: آوردن جميع اجزاء و شرايط شرعيه و عقليه.

شرايط شرعيه مثل: استقبال، طهارت، ستر و ...؛ ول قصد قربت يك شرط عقل است ـ روى مبناى آخوند كه در مباحث گذشته
فرمود: اعتبار قصد قربت از ناحيه شارع ممن نيست، بله يك شرط عقل است و عقل قصد قربت در فعل را معتبر مكند ـ

2ـ تفسير دوم: گفتهاند «عل وجهه»، يعن به نحوى كه شرايط شرعيه اقتضاء مكند، يعن: آوردن فعل با مجموع شرايط شرعيه.

آخوند به اين دو تفسير دو اشال مكند:

اشال اول: اين قيد «عل وجهه» يك قيد توضيح مشود؛ زيرا وقت مگوييم: الاتيان بالمأموربه؛ و مأموربه، يعن: آن چيزى
كه شارع در فعل معتبر كرده است و كلمه مأموربه اين شرايط شرع را دربردارد و مأموربه، يعن آن چيزى كه واجد شرايط

شرعيه است؛ و حال چنانچه بوييم كه «عل وجهه»، يعن شرايط شرعيه، اين قيد توضيح مشود كه بعيد است؛ زيرا اصل
در قيود اين است كه احترازى باشند.

و اشال دوم: روى اين تفسير، تعبديات ـ آنهاي كه نياز به قصد قربت دارند ـ از محل نزاع خارج مشوند؛ زيرا روى مبناى
آخوند كه اعتبارِ قصد قربت، عقل است لازمهاش اين است كه تعبديات از محل نزاع خارج باشند، زيرا چنانچه «عل وجهه» به

معناى شرايط شرعيه باشد آنهاي كه شرط عقل دارند از محل نزاع خارج مشوند، و حال آنكه بلااشال تعبديات هم در نزاع
داخل هستند.

علماء معتبر دانستهاند و چنانچه قصد الوجه را به نحو صفت همان قصد الوجه كه بعض :وجهه»، يعن م: «عل3ـ تفسير سو
(اُصلّ صلاةً واجبةً) يا به نحو غايت (اصلّ صلاةً لوجوبها) بيان كند فرق ندارد.

پس «عل وجهه»، يعن: اتيان مأموربه بر قصد وجه آن مأموربه.

آخوند اين تفسير را هم رد مكند و سه اشال مكند:

اشال اول: اين قصد وجه در نزد معظم از فقهاء معتبر نيست، و از آنجا كه در نزاع، «عل وجهه» را آوردهاند معلوم مشود كه
مراد آنها از اين قيد، قصد الوجه نيست؛ بله برخ از فقهاء، قصد الوجه را معتبر دانستهاند و لذا اعتبارش اجماع نيست.

اشال دوم: آنهاي كه قصد الوجه را معتبر مدانند در خصوص عبادات و واجبات تعبديه معتبر مدانند نه در مطلق واجبات،
در حال كه نزاع ما در مطلق واجبات است نه خصوص عبادات.

اشال سوم: اگر «عل وجهه» به اين معنا باشد چه لزوم داشت كه در ميان شرايط شرعيه، خصوص اين شرط ـ قصد الوجه ـ
را ذكر كنند و اين شرط چه ويژگ خاص دارد؟

با توجه به اين اشالات روشن مشود كه بايد «عل وجهه» را معناى عام كنيم كه جميع شرايط ـ عقليه و شرعيه ـ را
دربرگيرد.



أمر دوم: در بيان كلمه «اقتضاء»

در محل نزاع لفظ «اقتضاء» بود كه گفتيم: اتيان به مأموربه آيا اجزاء را اقتضاء دارد يا اقتضاء ندارد؟ مراد از اقتضاء چيست؟

براى اقتضاء دو معناى مهم شده است:

1ـ اقتضاء به معناى سببيت و عليت، مثلا: النار مقتضٍ للحرارة كه مقتض در اينجا، يعن: سبب و علّت.

2ـ اقتضاء به معناى دلالت و كاشفيت؛ مگوييم: آيا امر اقتضاء وجوب دارد؟ يعن آيا امر دلالت بر وجوب دارد و كاشف از
وجوب هست يا نه؟

آخوند: ظاهر اين است كه مراد از اقتضاء، عليت است؛ زيرا بحث ما در اين است كه اين فعل خارج آيا مقتض اجزاء است يا
نه؟ و فعل هم لفظ نيست كه دلالت و كاشفيت مطرح باشد و دلالت و كاشفيت مربوط به عالم لفظ است و ما در اجزاء كارى به

لفظ نداريم و سروكارمان با فعل است و فعل لفظ نيست تا دلالت مطرح باشد. پس اقتضاء به معناى عليت است.

إن قلت: اين مطلب شما نسبت به مقام اول صحيح است، يعن: اگر بحث ما اين باشد كه اگر شارع امرى كرد و مأمور هم بر
طبق أمر شارع فعل انجام داد آيا اين فعل، مجزى از خود اين أمر است، يعن: آيا اين فعل بر طبق آن أمر، موجب سقوط آن أمرِ
به اين فعل مشود و آن فعل، مجزى و كاف از خود آن أمر هست؟ در اينجا اقتضاء به معناى عليت است، يعن: اين فعل، علّت

براى سقوط أمر است. پس نسبت به مقام اول قبول داريم كه اقتضاء به معناى عليت است.

ول در مقام دوم كه آيا امر ظاهرى، مجزى از امر واقع است؛ اينجا اقتضاء به معناى دلالت و كاشفيت است، يعن: در مقام
دوم بحث داريم كه آيا امر ظاهرى نسبت به امر واقع مطلقا ـ حت بعد از رفع اضطرار ـ اقتضاء اجزاء دارد يا نه؟ و در اينجا

بحثِ دلالت است؛ زيرا بايد برويم اوامر را ببينيم و ببينيم كه آيا دلالت و كاشفيت مطلق دارد يا نه؟

فرمايند: بله، درست است و بحث در اين است كه آيا امر ظاهرى و اضطرارى يك دلالت اين چنينقلت: در ابتداى جواب م
دارند يا خير، ول در امر ظاهرى و اضطرارى دو نزاع است: نزاع كبروى و صغروى.

نزاع صغروى: اين است كه دليل كه دلالت بر مأموربه اضطرارى مكند آيا اين دليل، مأموربه اضطرارى را به منزله مأموربه
بعد از رفع اضطرار، و آيا چنين دلالت است مطلقا حت گويد: اين مأموربه اضطرارى، مأموربه واقعكند و متنزيل م واقع

وجود دارد؟

نزاع كبروى: بعد از تنزيل، وقت كس مأموربه را انجام داد آيا مسقط و مجزى از مأموربه واقع هست يا نه؟

به عبارت دير: دو نزاع داريم: نزاع صغروى كه موضوع آن دلالت دليل است كه نزاع كبروى كه موضوع آن اتيان مأموربه
است و نزاع كبروى مربوط به اجزاء است.

و لذا در اين مقام دوم كه در دو جهت نزاع است ـ كه نزاع در جهت دوم آن مربوط به اجزاء است ـ مراد از اقتضاء، عليت است
نه دلالت.

سپس مرحوم آخوند با كلمه «فافهم» اشاره به اين مطلب دارند كه اولا نزاع صغروى مناسب با بحث اصول نيست، و ثانياً نزاع



در امر ظاهرى و اضطرارى فقط منحصر در نزاع صغروى است و در آن نزاع كبروى جريان ندارد.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


