
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » کفایة الاصول » كفایة الاصول جلد اول(فقط متن) »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۱

کفایة الاصول
جلسه 83 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

اما جواب از توهم صاحب فصول

آخوند مفرمايد: اين توهم، فاسد و باطل است. حتّ اگر مراد از مرة و ترار، فرد باشد باز اين نزاع، يك نزاع مستقلّ است و
ربط به نزاع آينده ندارد. براى روشن شدن اين مطلب، دو نته را بيان مكنند كه نته اول مربوط به مسئله آينده است و نته

دوم مربوط به همين مسئله مانحنفيه است.

نته اول: شما نزاع آينده را درست متوجه نشديد. در آن نزاع كه مگويند آيا اوامر متعلّق به طبايع است يا فرد؟ مراد از طبيعت،
طبيعت من حيث ه ه نيست. مراد از طبيعت، طبيعت به اعتبار وجودش در عالم خارج است؛ زيرا نفس طبيعت هيچ

مطلوبيت من حيث ه ه پيدا نمكند، يعن: طبيعت نماز با قطع نظر از وجودش در عالم خارج، اصلا مطلوب مول نيست؛ و
لذا در فلسفه مگويند: طبيعت من حيث ه ه، نه موجود است و نه معدوم و نه مطلوب است و نه غير مطلوب، و طبيعت

ليسيده و با قطع نظر از وجود خارج به هيچ وجه مطلوب مول قرار نمگيرد.

و لذا وقت مگوييم كه طبيعت به اعتبار وجودش در خارج مورد نزاع است آن وقت مگوييم: آنها كه مگويند اوامر به طبيعت
تعلّق مگيرد و طبيعت را هم معنا كرديم، متوانند روى هر دو معنا وارد شوند كه طبيعت به اعتبار وجودش در خارج متواند

دفعتا موجود شود يا به دفعات؟ و آيا يك فرد آن متواند موجود شود يا افراد؟

پس كسان كه در بحث آينده مگويند كه اوامر به طبيعت تعلّق پيدا مكند در اين بحث متوانند در نزاع مرة و ترار به هر دو
معنا وارد شوند. پس حرف شما صاحب فصول صحيح نيست.

نته دوم: آخوند مفرمايد: شما فرد در اين نزاع را به همان فردِ در نزاع آينده معنا كرديد در حال كه اين از اشتباهات شماست.

در نزاع آينده اينكه مگوييم: «آيا اوامر به طبايع يا به فرد تعلّق پيدا مكند» مراد از «فرد»، فرد با خصوصيات و مشخصات
خارجيه است، يعن: تمام آن خصوصيات و مشخصات خارجيه هم متعلّق امر است. وقت مگوييم كه أمر به طبيعت تعلّق پيدا

مكند ـ و طبيعت، يعن به اعتبار وجودش در خارج ـ در اينجا دير آن خصوصيات خارج، متعلّق امر نيست؛ و كسان كه
مگويند: امر به فرد تعلّق مگيرد، خصوصيات و مشخصات خارج نيز متعلّق امر است و دخالت دارد.

ول فرد در اين بحث ـ كه مرة را به فرد معنا كرديم ـ يعن: وجود واحد، خصوصيات خارجيه دخالت در مطلب ندارد.

پس فرد در نزاع مرة و ترار و فرد در بحث آينده دو معناى جدا دارند و ي دانستن آنها موجب اشتباه شما شده است. پس اين

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2198
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/40
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


دو نزاع، مستقل هستند و ربط به يدير ندارند.

اگر بوييم: اوامر به فرد تعلّق پيدا مكند، خصوصيات خارجيه فرد جزء مقومات مطلوب مول است.

كند، آن خصوصيات خارجيه گرچه ملازم فرد است ولاش تعلّق پيدا موييم اوامر به طبيعت به اعتبار وجود خارجو اگر ب
جزء مقومات مطلوب مول نيست.

تنبيه: اگر ملّف امرى را امتثال كرد، آيا بعد از امتثال، مجدّدا لازم است امتثال دوم انجام دهد. و اگر لازم نيست، آيا جايز است
فعل دوم را به عنوان امتثال دوم انجام دهد؟ در فرض كه يك امر بيشتر نداريم.

بايد روى سه مبنا بحث بشود:

مبناى اول: صيغه امر دلالت بر مرة دارد: طبق اين مبنا روشن است كه اگر گفتيم صيغه امر دلالت بر مرة دارد بايد ملّف يكبار
بيشتر انجام ندهد و اگر بار دوم به عنوان امتثال انجام داد تشريع محرم است.

مبناى دوم: صيغه امر دلالت بر ترار دارد: باز اينجا هم مسئله روشن است و ملّف بايد مرراً انجام دهد؛ ول اينها نزاع دارند
كه حدّ ترار چقدر است و ملّف چقدر بايد ترار كند.

مبناى سوم: صيغه امر دلالت بر مره و ترار ندارد: مرحوم آخوند در اينجا در دو مقام بحث مكند:

مقام اول: روى اين مبنا، آيا اكتفاء به امتثال واحد جايز است يا نه؟ آيا ملّف متواند يبار بيشتر فعل را انجام ندهد؟

مرحوم آخوند مفرمايد: قطعاً يبار امتثال كفايت مكند، و دليل كفايت آن هم عقل است؛ زيرا عقل مگويد: فعل شما مصداق
براى مطلوب مول است و لذا امتثال محقّق مشود.

مقام دوم: آيا حالا كه به يكبار اكتفاء شد زائد بر يكبار ـ بار دوم و سوم ... ـ متوان انجام داد و جايز است؟ در اين مقام، دو
صورت دارد:

1ـ مول در مقام بيان نيست: پس در مقام اجمال و اهمال است و بايد رجوع به اصول عمليه و اصول عقليه كرد كه مگويد:
وقت كه يكبار امتثال كردى و در بار دوم شك در جواز مكن اصل، جواز است.

2ـ مول در مقام بيان هست: در صورت كه براى كلام مول، اطلاق درست كرديم، مقتضاى اطلاق كلام اين است كه اتيان
يكبار جايز است و بيش از يكبار جايز نيست در صورت كه با آن يك دفعه و با يك مرتبه انجام دادن غرض نهاي مول محقق

شود كه در اين صورت آوردن مرتبه دوم جايز نيست، زيرا دير غرض مول وجود ندارد و چيزى وجود ندارد كه بخواهد آن را
امتثال كند؛ ول اگر با يك مرتبه، غرض نهاي مول محقق نشد امتثال دوم متواند انجام گيرد.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


