
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » کفایة الاصول » كفایة الاصول جلد اول(فقط متن) »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۱

کفایة الاصول
جلسه 80 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

تا اين جا گفته شد كه وقت كه شك در اعتبار قصد قربت در يك واجب داريم، يعن: شك در تعبدى و توصل بودن واجب داريم،
در ـ مرحله سوم ـ يعن بعد از آنكه دست ما از اطلاق لفظ (مرحله اول) و اطلاق مقام (مرحله دوم) كوتاه شد ـ بايد مراجعه

.گويد: بايد اين واجب را به قصد قربت انجام بدهكند و مم به اشتغال منيم كه عقل حبه عقل ب

همچنين در قصد الوجه و تمييز هم مسئله چنين است و عقل مگويد: وقت كه شك دارى كه اين واجب را بايد به قصد وجه يا
تمييز انجام ده يا خير؟ عقل حم مكند به اعتبار قصد الوجه و تمييز.

تا اينجا آخوند حم قصد قربت و قصد الوجه و تمييز را ي كردند. ول سپس از اين مطلب استدراك كرده و در مسئله
تفصيل مدهند كه:

اين شرايط مشوكه دو نوع است: بعض شرايط است كه غالب مردم متوجه به آنها هستند، و بعض از شرايط است كه عامه
مردم از آنها غافلند و در ذهن عامه مردم اعتبار آن شرايط خطور نمكند و فقط خاصه و اهل علم از آنها اطلاع دارند.

اگر شرط مذكور از نوع اول باشد و شرط باشد كه عامه مردم به آن توجه دارند، مثلا مثل قصد قربت كه از شرايط است كه
خود عامه مردم غالبا به آن توجه دارند؛ توضيح مطلب به اين نحو است كه مردم مدانند واجب كه از طرف شارع صادر

مشود بايد به نحوى كه امر مول اطاعت شود و تقربا إل اله انجام شود. در اين چنين شرايط نيازى نيست آمر آنها را بيان
كند؛ زيرا عامه مردم توجه دارند و نيازى به بيان نيست و عقل مگويد: اگر آمر بيان نرد شما بايد آن را محقق كنيد.

ول شرايط مشوكهاى كه عامه مردم از آن غفلت دارند مثل قصد الوجه كه اصلا مردم معناى آن را نمدانند تا چه برسد كه
بدانند آيا شارع آن را اعتبار كرده است يا نه؟ در چنين شرايط اگر آمر آنها را معتبر بداند بايد بيان كند و اگر بيان نرد بدست

مآوريم كه آنها را معتبر نرده است.

پس نتيجه اين مشود كه قصد قربت ولو أخذ آن در متعلَّق امر، محال است ول چونكه عامه مردم به آن توجه دارند عقل حم
مكند كه بايد آورده شود؛ ول قصد الوجه و تمييز چونكه چنين نيست عقل آنها را معتبر نمكند.

 توهم: متوهم مگويد: از نظر عقل شما در قصد الأمر قاعده اشتغال را جارى كرديد و گفتيد كه عقل مگويد: با نياوردن قصد
أمر شك مكنيم كه غرض مول حاصل شده است يا نه؟ اشتغال يقين، براءة يقين لازم دارد و لذا عقل حم مكند به اينه

قصد قربت، معتبر است. اما براءة شرعيه و نقليه هم از طرف جريان دارد. ادله براءة كه مهمترين دليلش حديث رفع است
شود، يعنداند يا نه؟ اينجا حديث رفع جارى مكنيم كه شارع قصد امر را معتبر مه شك مكند به ايناينجا جريان پيدا م

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2198
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/40
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


نياز به اعتبار قصد الأمر نيست.

متوهم مگويد: هنام شكّ در ساير اجزاء و شرايط مثلا وقت كه شك مكنيم آيا سوره جزء نماز است يا نه؛ خود مرحوم آخوند
از افرادى است كه قائل است اشتغال عقل و براءة نقل جارى مشود، يعن عقل مگويد: بايد سوره را انجام ده ول ادله

براءة مگويد: سوره واجب نيست. حالا راجع به قصد الأمر هم مثل سوره عمل كنيد، يعن اشتغال عقل و براءة نقل را جارى
كنيد.

جواب آخوند: قياس قصد الأمر به سوره، قياس مع الفارق است. سوره ي از شرايط شرع است، يعن شارع متواند سوره را
به عنوان جزء نماز و در متعلّق أمر قيد كند؛ ول قصد الأمر قابل قيد نيست.

به بيان دير: ادله براءة نقليه ـ مثل حديث رفع ـ در جاي جارى مشود كه وضع آن شء يا شرط، ممن باشد و هر كجا وضع
يك شء ممن شد رفع آن هم جايز است. شارع متواند سوره را وضع كند و لذا متواند آن را هم رفع كند. ول در قصد الأمر

بيان كرديم كه شارع نمتواند آن را در متعلَّق امر بياورد و وقت كه وضعش ممن نشد، رفعش هم ممن نيست.

قصد الأمر ي از شرايط واقعيه است. ما سه جور شرط داريم:

1ـ شرط شرع: شرط كه شارع در لسان دليلش بيان كرده است.

2ـ شرط عقل: شرط را كه عقل درك مكند مثل قدرت.

3ـ شرط واقع: شرط كه در واقع اين فعل براى تحقق غرضِ از اين فعل دخالت دارد.

و اين سه شرط گاه با هم جمع مشوند، يعن شرط شرع باشد و واقع هم باشد. در شرط واقع كارى نداريم كه منشأ
شرط چيست.

آخوند ابتداء براى فرق بين قصد الأمر و سوره مفرمايد: قصد الأمر، شرط شرع نيست و شرط واقع است.

وقت اين بيان را مطرح مكنند دچار اين اشال مشوند كه همانطورى كه قصد أمر در تحقق غرض مول دخالت دارد سوره
هم در تحقق غرض مول دخالت دارد و لذا سوره هم شرط واقع است. از اين رو براى فرق بين اين دو اين بيان را دارند كه:

درست است كه هر دو، شرط واقع هستند ول سوره يك شرط واقع است كه قابل آوردن در متعلّق أمر هست، يعن: سوره
متواند در ضمن وجوبِ صلاة، واجب شود و أمر متعلّق به نماز متواند شامل سوره هم بشود. آن وقت وقت شك مكنيم كه
شارع سوره را واجب كرده است يا نه، يعن شك مكنيم كه أمر به نماز نسبت به سوره فعليت دارد يا نه؟ و لذا شك در تليف

مشود و براءة جارى مكنيم.

ول در قصد الأمر كه آن هم شرط واقع است چونكه بيان كرديم كه شارع نمتواند قصد الأمر را در متعلّق بياورد و لذا تليف
با قطع نظر از قصد الأمر، فعل است؛ و لذا وقت شك مكنيم كه آيا تليف فعل بدون قصد أمر، غرض مول را محقق مكند

يا نه؟ بايد سراغ قاعده اشتغال برويم.



و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


