
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » کفایة الاصول » كفایة الاصول جلد اول(فقط متن) »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۱

کفایة الاصول
جلسه 76 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

اما راه چهارم كه خود آخوند براى وجه ظهور صيغه افعل در وجوب ذكر مكنند

راه مقدّمات حمت است كه از راه قرينه حمت، وجوب را از اطلاق استفاده مكنيم وقت كه آمرى امر مكند و درصدد بيانِ
تمام مطلوب و مرادش است اينجا اگر از اين صيغه امر، طلب ندب را بخواهد اراده كند، طلب ندب نياز به قرينه و قيد دارد و

نياز به بيان اضافه دارد. به عبارت دير: خود طلب، ظهور در طلب وجوب دارد؛ زيرا وجوب عبارت است از طلب با شدت آن
كه همان منع از ترك است و اين شدت خود از سنخ طلب است و لذا تشيك خاص در طلب وجود دارد، مانند مراتب نور، در
حال كه طلب استحباب، مطلق الطلب نيست؛ بله عبارت است از: طلب مع الجواز ف الترك، كه در طلب استحباب يك قيدى

وجود دارد. بنابراين طلب استحباب محتاج به بيان و مؤونه زائده است ول طلب وجوب چنين نيست.

پس از اين راه كه متلّم و آمر در مقام بيان تمام مرادش است و قيدى هم در كلامش و أمرش نياورده است ـ كه از اين مجموعا
به قرينه حمت تعبير مشود ـ استفاده مكنيم كه صيغه افعل ظهور در وجوب دارد ولو اينكه اهل لغت آن را در وجوب وضع

نرده باشد و صيغه افعل حقيقت در وجوب نباشد، و گفتيم ظهور اعم از حقيقت است.

فافهم: اشاره به يك اشال است: كه همانطور كه طلب استحباب نياز به قيد دارد، طلب وجوب هم نياز به قيد دارد؛ زيرا
وجوب عبارت است از: طلب مع المنع من الترك، و لذا از اطلاق نمتوان وجوب را استفاده كرد و نيز متواند اشاره به اين

مطلب باشد كه صيغه موضوع است براى طلب مفهوم يا انشائ و تشيك در طلب حقيق راه دارد.

لدى و توصمبحث پنجم واجب تعب

در اين مبحث بحث كه عنوان مشود مربوط به تعبدّى و توصل است.

بحث در اين است كه آيا از اطلاق صيغه افعل و صيغه امر، وجوب تعبدى را استفاده مكنيم يا وجوب توصل را؟

در بعض از واجبات يقين داريم كه اين واجب، واجب تعبدى است، يعن: نياز به قصد قربت دارد.

در برخ دير از واجبات هم يقين داريم كه توصل است و نياز به قصد قربت ندارد.

اما واجبات هم داريم كه مشوك است و نمدانيم كه آيا قصد قربت در اين واجبات معتبر است تا تعبدى بشود و يا معتبر
نيست تا واجب توصل شود. بحث در اينجا اين است كه در چنين موارد مشوك، آيا اصل يا قاعدهاى مثل اصالة توصليت يا

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2198
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/40
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


اصالة تعبديت وجود دارد كه به آن رجوع كنيم؟

مرحله اول: در مرحله اول به هنام شك بايد ببينيم آيا اصل لفظ در كار هست يا نه؟ اصل لفظ، يعن: اصل كه از راه اطلاق
يا خود لفظ استفاده شود. پس مطلب اول اين است كه آيا اطلاق خود صيغه و خود لفظ، تعبديت را يا توصليت رااقتضاء

مكند؟

،رسد كه آيا اصل عملم در ميان نداريم نوبت به اصل عمل مأيوس شديم و گفتيم اصل لفظ م: اگر از اصل لفظمرحله دو
براءة را اقتضاء مكند يعن: اين قيد و شرط قصد قربت لازم نيست و شما عمل را انجام بده و بدون قصد قربت انجام بده و
اصالة البراءة جارى كن. پس اصالة البراءة نتيجهاش توصل بودن است. يا اصل عمل، اصالة الاشتغال است، يعن: احتياط

حم مكند كه عمل را با قصد قربت انجام دهيم كه نتيجه اصالة الاحتياط، تعبدى بودن است.

 پس اول بايد سراغ اصل لفظ است و بعد بايد سراغ اصل عمل رفت و سر اين مطلب اين است كه:

اصل لفظ عنوان اماره را دارد و در اصول خوانديم تا ماداميه اماره وجود دارد سراغ اصول عمل نمرويم و حجيت اصول
عمل در فرض است كه امارهاى در بين نباشد.

آخوند مفرمايد: براى روشن شدن بحث سه مقدّمه لازم است:

مقدمه اول: در تعريف تعبدى و توصل است. در اصول الفقه براى تعبدى و توصل تعاريف مختلفهاى بيان شد. برخ گفتهاند
توصل آن است كه غرض از او دانسته شده باشد، به خلاف تعبدى. تعريف كه مشهور و از جمله آخوند اختيار كردهاند اين

است كه:

واجب تعبدى آن واجب است كه غرضِ شارع محقق نمشود مر اينكه ملّف فعل را با قصد قربت انجام دهد.

ول واجب توصل آن است كه غرضِ شارع و آمر به نفسِ وجود فعل در عالم خارج محقق مشود و به مجرد تحقق فعل ـ ولو
بدون قصد قربت ـ در عالم خارج، غرضِ آمر محقق مشود.

مقدمه دوم: قصد قربت، وجوه و انواع دارد:

يك قصد قربت داريم كه قصد تقرب است از باب اينكه شارع مقدّس، اهل براى عبادت است. و اين وجه اول قصد قربت
است.

وجه دوم قصد قربت: قصد قربت از بابِ وجودِ مصلحتِ در فعل است. و وجوه دير ...

يك وجه دير نيز براى قصد قربت به نام «قصدِ امتثال امر» داريم كه قصد قربت به معناى قصد امتثال أمر است.

آنچه كه محل بحث است اين است كه آيا قصد قربت به وجوه دير قابل اخذ در متعلَّق هست، مانند ساير قيود و شرايط كه آنها
قابل أخذ در متعلَّق امر هست؟ يعن: آيا شارع متواند بويد:



               صل به قصد اينكه اين فعل، حسن است.

               صل به قصد اينكه اين فعل، مصلحت دارد.

               صل به داع اينكه من اهل براى عبادت هستم.

قطعا نزاع نيست كه أخذ اين وجوه قصد قربت مانند ساير قيود و شرايط نماز در متعلّق أمر امان دارد. ول آنچه كه محل
نزاع است اين است كه آيا قصد تقرب كه به معناى «قصد امتثال امر» است قابل اخذ در متعلَّق هست يا نيست؟ آيا شارع

متواند بويد: صل به قصد امتثال همين امر به صلاة؟

باز در اينجا بايد دقت كرد كه نتيجه بحث چيست؟

اگر گفتيم تقييد به اين قيد ـ قيد قصد قربت به معناى قصد امتثال ـ در متعلَّق امر ممن نيست نتيجه مشود كه عقل حم
مكند كه هر أمرى را بايد به قصد آن امر انجام داد و نتيجه مشود كه اين قيد، يك قيد و حم عقل است.

و اگر گفتيم قيدِ قصد قربت به اين معنا در متعلَّق امان دارد قيد شرع و حم شرع مشود.

م اين است كه اثبات كنند كه تقييد متعلَّق امر به قصد امتثال همان امر محال است؛ و وقتمرحوم آخوند هدفشان در مقدمه دو
كه محال شد، مشود گفت كه عقل در اينجا مگويد كه بايد اين فعل را به قصد اطاعت مول انجام ده. آخوند دنبال اين است

كه اثبات كند اينكه بايد امرى را به قصد امتثال آن أمر انجام داد اين اعتبار عقل است و امانِ شرع ندارد.

أما بيان استحاله

وجه اول: آخوند مفرمايد: اين مطلب استحاله در مقام جعل و در مقام تشريع دارد؛ زيرا دور لازم مآيد. اگر شارع بخواهد
بويد: صل به قصد امتثال الصلاة بهذا الأمر، اينجا سه تا چيز داريم:

ي نماز كه متعلَّق است. ي هم قصدِ امتثال امر داريم و ي هم آن امرى كه شارع فرموده است.

حالا كه اين سه چيز داريم، از يك طرف شارع مگويد: صل به قصد امتثال الأمر. پس قصدالأمر متوقف بر أمر است زيرا تا أمر
نباشد نمتوان قصد آن امر كرد.

از طرف دير اين كه شارع بويد: صل به قصد امتثال امر، معنايش اين است كه أمر هم متوقف بر قصد امتثال باشد؛ زيرا
قانون اين است كه در موارد حم و موضوع يا حم و متعلَّق حم، رتبه حم متأخر از متعلَّق است، يعن: آمر بايد اول يك

متعلّق ـ مثل صلاة ـ را تصور كند و بعد بيايد بر آن متعلَّق، حم به نام وجوب را بار كند. پس هر حم تا متعلّقش تصور
نشود قابل بار شدن بر متعلَّق نيست. پس حم متأخّر از متعلّق است كه متعلَّق هم صلاة است. و شما مخواهيد بوييد كه

شارع مخواهد همين صلاة را مقيد به قيد امتثال امر كند. پس صلاة هم مقيد به قيد امتثال أمر است.

پس نتيجه مشود كه أمر دو مرحله متأخر از قصد امتثال أمر است. أمر كه حم است اولا متأخر از صلاة است و صلاة هم
متوقف بر قصد امتثال امر است؛ زيرا مقيد است و هر مقيدى هم متوقف بر قيدش است. پس أمر متوقف بر قصد الأمر مشود،



در حال كه اول گفتيم كه قصد الأمر متوقف بر أمر است و اين دور است.

وجه دوم: اگر شارع بويد: صل به قصد امتثال أمر، اين تليف به محال است و امان انجام ندارد؛ زيرا از شرايط تليف آن
است كه متعلَّق تليف بايد براى ملّف مقدور باشد و اين بديه است، زيرا تليف عاجز قبيح است. اين متعلَّق، يعن صلاة مقيد

به قصد امتثال امر براى ملّف مقدور نيست. در چراى اين مطلب بيانهاي وجود دارد:

يك بيان اينكه اگر بخواهد مقدور ملّف باشد بايد يك امر دوم هم بيايد، يعن بايد يك اقيموا الصلاة داشته باشيم و يك امر دوم
هم بيايد و بويد كه صلاة در امر اول را با قصد امتثال همان امر انجام بده؛ زيرا در خودِ امر اول، شارع نمتواند بيان كند. پس

بايد حتما شارع، امر دوم را بياورد براى اينكه بويد: با قصد امر انجام بده؛ و فرض اين است كه چنين امر دوم را نداريم.
پس حالا كه چنين امر دوم نيست، تليف به اتيان نماز با قصد امتثال أمر، تليف به غير مقدور مشود.

بيان دير آن است كه متعلق تليف قبل از تعلق امر بايد مقدور و ملف باشد، در حال كه آنچه مقدور ملف است، قبل از تعلق
امر عبارت از ذات صلاة است، اما صلاة مقيد به قصد امر، قبل از متعلق امر مقدور ملف نيست.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


