
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » کفایة الاصول » كفایة الاصول جلد اول(فقط متن) »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۱

کفایة الاصول
جلسه 74 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

مبحث دوم: آيا صيغه امر حقيقت در وجوب است؟

بعد از اينكه آخوند در مبحث اول فرمود كه موضوعله صيغه امر عبارت از طلب انشاي است، در مبحث دوم بحث در اين
است كه آيا از صيغه امر، وجوب استفاده مشود يا استحباب يا مشترك لفظ بين اين دو است؟ طبعا بايد كيفيت بحث را به

طريق ديرى عنوان كرد.

در كلمات اصولهاى قبل ـ مثل صاحب معالم و ميرزاى قم ـ عنوان نزاع را چنين مطرح كردهاند كه آيا صيغه امر براى
وجوب وضع شده است يا براى استحباب وضع شده است يا مشترك لفظ بين وجوب و استحباب است و يا اقوال دير.

ول طبق بيان آخوند در مبحث اول كه صيغه إفعل براى طلب ـ انشاي و ايجاد مفهوم طلب كه از آن طلب انشاي گاه تعبير
مشود به «نسبت ايقاعيه» ـ وضع شده است، حالا بحث را بايد چنين عنوان كرد كه آيا از اين طلب انشاي چه چيزى انتزاع

مشود؟ آيا از طلب انشاي، وجوب انتزاع مشود، يعن: بوييم: طلب انشاي مصحح براى اعتبار وجوب است، يعن چونكه
متلم امرى كرده است، اين امر ابرازكننده اراده متلم است. اگر متلم تحقق فعل را با ترخيص در ترك اراده مكرد، بايد يك
جورى ترخيص در ترك عمل را بيان مكرد. صيغه امر كه بر طلب انشاي دلالت مكند، يعن: دال بر يك چنين ارادهاى ـ اراده

فعل با منع من الترك ـ مباشد و اين معنايش وجوب است.

مرحوم آخوند در اينجا بعد از اينكه نزاع را بيان مكنند مگويند: بعيد نيست كه بوييم از صيغه امر، وجوب استفاده مشود
و يك دليل و يك مؤيد مآورند.

دليل: تبادر است. وقت صيغه افعل بدون قرينه استعمال شد، آنچه كه به ذهن مخاطب خطور مكند، وجوب است.

مؤيد: اگر مولاي صيغه إفعل را متوجه عبدش كرد و عبد عمل را انجام نداد، وقت از عبد پرسيدند چرا عمل را انجام ندادى و
عبد عذر آورد كه احتمال دادم كه مول ندب را اراده كند؛ عقلاء اين عذر عبد را نمپذيرند.

نقد و بررس كلام صاحب معالم

صاحب معالم مگويد: صيغه افعل هم از نظر لغت و هم از نظر عرف، حقيقت در وجوب است اما در قرآن و سنّت، صيغه
افعل مجرد از قرينه را نمتوانيم حمل بر وجوب كنيم؛ زيرا وقت به موارد استعمالات صيغه افعل در قرآن و سنّت مراجعه

مكنيم مبينيم كه كثيرا در استحباب استعمال شده است. و صيغه افعل در قرآن و سنّت، كثرة الاستعمال در استحباب دارد و

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2198
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/40
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


اين كثرة الاستعمال، ظهور صيغه افعل را در وجوب سست و ضعيف كرده است؛ و لذا اگر يك صيغه افعل مجرد از قرينه در
قرآن و سنّت پيدا شد نبايد حمل بر وجوب كنيم.

مرحوم آخوند از كلام صاحب معالم دو جواب مدهد:

جواب اول: كثرة الاستعمال در استحباب، موجب نقل از معناى اول به معناى دوم نمشود و موجب حمل بر معناى دوم هم
نمشود.

:مهجور شود، يعن ل كاملام نقل يابد، شرط است كه معناى اول بخواهد به معناى دواز معناى او در باب نقل اگر يك لفظ
معناى منقولمنه بايد كاملا مهجور باشد.

و در باب حمل اگر بخواهيم يك لفظ را بر معناى حقيقاش حمل ننيم و بر معناى ديرى حمل كنيم، علاوه بر اينكه بايد
نسبت به معناى دوم كثرة الاستعمال باشد، بايد نسبت به معناى اول هم قلّة الاستعمال باشد؛ و حال آنه هيچ كدام از اين دو

ملاك (ملاك نقل و ملاك حمل) در مانحنفيه وجود ندارد.

شما صاحب معالم معتقديد كه صيغه افعل لغةً و عرفا حقيقت در وجوب است و كثرة الاستعمال در قرآن و سنت در استحباب
است.

از شما مپرسيم كه آيا اين صيغه افعل نسبت به معناى اول (وجوب) مهجور است؟ خير، اين چنين نيست و لذا نقل را نمتوانيد
مرتب شده و بوييد: در شرع اسلام و در اصطلاح قرآن و سنّت، صيغه افعل از معناى لغوىاش به معناى استحباب نقل داده

شده است. و ملاك حمل هم در اينجا نيست؛ زيرا نسبت به معناى اول (وجوب) كثرة الاستعمال داريم، در حال كه در باب
حمل بايد در معناى اول قلّة الاستعمال باشد.

پس خلاصه جواب اول اين شد كه كثرة الاستعمال در استحباب در قرآن و سنت نه موجب نقل به استحباب مشود و نه موجب
حمل.

جواب دوم: كثرة الاستعمال در صورت باعث مشود كه ما لفظ را بر همين معناى كثير الاستعمال حمل كنيم كه در تمام
مواردى كه استعمال شده است بدون قرينه استعمال شود.

به عبارت دير: در بحث مجاز مشهور ـ مجاز مشهور اين است كه لفظ در معناى حقيقاش استعمال نشود و در معناى
مجازى كثيرا استعمال شود تا مجاز مشهور شود ـ حمل بر معناى مجازى مشهور در صورت است كه در اين مواردى كه در

معناى مجازى استعمال شده است بدون قرينه استعمال شود. اگر اين معناى مجازى بدون قرينه كثيرا استعمال شد اين معنا،
مجاز مشهور مشود؛ و در اين صورت تازه علماء دعوى دارند كه هر وقت امر دائر بين حقيقت و مجاز مشهور شد آيا بايد

مجاز مشهور را رجحان داد يا توقف كرد.

پس اين بحث شما ابتداء متوقف بر اين است كه بحث كنيم آيا مجاز مشهور در قرآن و سنّت هست كه استحباب مجاز مشهور
باشد يا نه؟ پس قدم اول اين است كه ثابت شود استحباب معناى مجازى مشهور است يا خير؟

گفتيم كه شرط در معناى مجازى مشهور اين است كه در اين مواردى كه استعمال شده است مصحوب به قرينه نباشد؛ ول در



قرآن و سنّت هميشه همراه با قرينه است و لذا اصلا چنين معناى مجازى مشهور تحقق نيافته است تا مسئله رجحان يا توقف را
مطرح كنيم.

نقض: مر شما نمگوييد: ما من عام إلا وقد خُص. و لذا اگر عام كثيرا در مورد خصوص بار رفت، حالا اگر جاي قرينهاى
نبود عقلاء تمسك به اصالة العموم مكنند و عام را حمل بر عمومش مكنند.

پسكثرت استعمال عام درخصوص، باعث انعدام و از بين رفتن ظهور عام نمشود و عام به ظهور خودش باق است و لذا اگر
يك جاي قرينه بر خاص نباشد بايد حمل بر عموم كنيم. پس كثرت استعمال باعث نمشود كه لفظ، ظهور خودش را در معناى

اول از دست بدهد و اين يك مورد نقض است كه مجرد كثرت استعمال باعث نمشود كه لفظ ظهور خودش را در معناى اول از
دست بدهد؛ زيرا عام كثيرا در خاص استعمال شده است اين كثرت استعمال باعث نمشود كه ظهور عام در عموم از بين

برود.

مبحث سوم: در ظهور جملات خبريهاى كه در طلب استعمال مشوند

در ميان استعمالات همانطورى كه از جملات انشائيه اراده وجوب و انشاء مكنيم، گاه بعض جملات خبريه هم در غير
معناى خبرى استعمال شدهاند. حالا بحث است كه جملات خبريهاى كه در مقام طلب و بعث استعمال مشوند مثل: يتوضأ ...

آيا از آنها وجوب استفاده مشود؟

آخوند مفرمايد: آنهاي كه گفتهاند جملات خبريه ظهور در وجوب ندارند (مثل محقق ثان و محقق اردبيل و نراق) دليلشان اين
است كه مگويند:

يقين داريم كه متلم معناى حقيق چنين جملات خبريهاى را اراده نرده است؛ زيرا «يغتسل» معناى حقيق آن حايتِ وقوع
اين عمل در آينده است. و هنام كه معناى حقيق آن اراده نشد، ما معان مجازى متعدّدى داريم: ي وجوب، ي استحباب

... و دليل بر تعين وجوب نداريم.

اما مشهور قائلند كه اين جملات، ظهور در وجوب دارند و معتقدند كه اين جملات مجازاً در معناى انشائ وجوب استعمال شده
است؛[1] بله بالاتر اينكه ظهورشان در وجوب از ظهور صيغ انشاي در وجوب قوىتر است. و دليل ظهور جملات خبريه در

وجوب، همان تبادر است.

ابتداء آخوند مگويد: اين كه مگوئيم جملات خبريه ظهور در وجوب دارد معنايش اين نيست كه مثلا «يغتسل» در وجوب
بعث و طلب است، از اين داع چونكه به داع ه در همان معناى إخبارىاش استعمال شده است ولاستعمال شده باشد؛ بل

است كه ما معناى وجوب را مفهميم و طلب وجوب رااستفاده مكنيم. مرحوم آخوند بر خلاف مشهور، مستعملفيه اين
جملات را طلب انشائ نمداند و از اين جهت استعمال را مجازى نمداند.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ برخ قائلند كه چون هيئات ملحق به حروف هستند و از سنخ معان حرفيهاند، لذا در خود آنها تجوز راه ندارد، مر به
تبع متعلقات آنها، البته اين مطلب خلاف تحقيق است.


