
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » کفایة الاصول » كفایة الاصول جلد اول(فقط متن) »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۱

کفایة الاصول
جلسه 69 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

امام قدسسره بعد از مقدّمه، اين بحث را مفرمايد كه ادله اشاعره بر كلام نفس چيست؟

مهمترين اين ادلّه دو دليل است كه آخوند هم به آن اشاره كرده و بيان آخوند البته با بيان امام قدسسره از آن دلائل اختلاف
دارد.

دليل اول اشاعره: (وجود اوامر امتحانيه و اعتذاريه)

بيان دليل: آمر در اوامر امتحان و اعذارى، شء را طلب مكند و همين أمر، عنوان طلب لفظ دارد؛ و حال آنكه يقين داريم
كه وى، طلب جدّى ندارد. حال كه اراده وجود ندارد، پس در نفس آمر چه چيزى مبدأ براى طلب لفظ شده است؟ چون طلب
به اين لفظ احتياج دارد كه چيزى در نفس آمر، مبدأ آن باشد. و به لحاظ اينكه هيچ چيزى صلاحيت مبدائيت را ندارد غير از

طلب نفسان؛ لهذا در اوامر امتحان، اراده وجود ندارد ول طلب نفسان وجود دارد.

از اينجا متوان پ برد كه هر گويندهاى در نفسش طلب نفسان دارد كه همان كلام نفس است و نيز متوان پ برد كه بين اين
كلام نفس و اراده، تغاير وجود دارد. سپس مطلب را ضميمه كرده و مگويند:

اگر در اوامر امتحان، بين طلب و اراده، تغايرى بيافتد در ساير موارد هم همينطور است ـ در بيان آخوند اين ضميمه وجود
نداشت و اصلا دليل اشاعره را ناقص بيان فرمودند ـ .

امام قدسسره پس از نقل و بيان دليل اشاعره ابتداء خود جواب مدهند به اينكه:

همانطورى كه در اوامر غير امتحان، اراده وجود دارد و اصلا هر فعل اختيارى، تحقّقش بدون اراده، ممن نيست؛ در اوامر
امتحان هم اراده وجود دارد. و شما ـ اشاعره ـ مرادتان از اراده چيست؟

آيا اراده را نسبت به فعل كه از مأموربه صادر مشود، منظور داريد؟ كه در اين صورت، در اوامر غير امتحان هم بايد گفت
كه اين اراده وجود ندارد؛ چون در آن اوامر، نمتوانيم نسبت به فعل كه از مأموربه صادر مشود، اراده كنيم. و اصلا اين اراده

محال است.

و اگر مرادتان از اراده، ارادة بعث الغير است، يعن: مول اراده تحريك عبد را مكند؛ در اين صورت بايد گفت: اين اراده

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2198
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/40
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


همانطور كه در اوامر غير امتحان هست، در اوامر امتحانيه هم هست.

پس ريشه اين دليل اشاعره ابطال مگردد.

ـ امام قدسسره آنگاه تحليل مختصرى راجع به اراده مكنند و مفرمايند: مشهور و از جمله آخوند، اراده را به شوق مؤكد
بيان كردهاند و گفتهاند: در هر فعل، يك سرى مبادى و مقدّمات اراده وجود دارد كه عبارتند از:

1) تصور شء.

2) شوق نسبت به آن شء و ميل به آن.

3) تصديق به فائده آن شء.

4) تأكيد و قوت شوق بهطورى كه عضلات آدم براى انجام به حركت مآيد.

امام قدسسره مفرمايد: ما مواردى داريم كه هيچ اشتياق نسبت به فعل وجود ندارد، ول معذلك اراده مكند كه آن را انجام
دهد مثل خوردن دارو. لذا اراده غير از شوق است، و اراده همان تصميم نفس و خواستن نفس بر انجام يك فعل است، چه به آن

شوق داشته باشد و چه نداشته باشد.

تصديق به فائده نيز از مقدّمات ضرورى اراده نيست؛ زيرا گاه فعل انجام مشود در حال كه از فوائدش هيچ اطلاع ندارد،
فضلا از اينكه تصديق كند.

به دنبال اين تحليلها، امام قدسسره مفرمايد: اين حرفها در مورد موال عرفيه است؛ ول در مورد مولاى حقيق ـ يعن خداى
متعال ـ هيچ كدام از اين مقدّمات نيست؛ آنجا مسئله أغراض و غايات به اين بيان كه در موال عرف است اصلا محال است.

بيانِ مطلب

غايات، مؤثراتِ در فاعل هستند، يعن: يك غايت در ذات تأثير مگذارد و مول به جهت آن تأثير، فعل را انجام مدهد؛ و حال
آنكه تأثيرپذيرى در خدا محال است. و لذا مصراع دوم شعر:

من نردم خلق تا سودى كنم

 بله تا بر بندگان جودى كنم

غلط است؛ زيرا در مورد خدا بايد گفت: لا يفعل للغرض العائد إل الناس، زيرا كه در افعال خداى متعال اين چنين نيست كه
أنْ اُعرِف ا فأحببتكنزا مخفي گردد و «كنته غايت از افعال خدا، به ذات خدا برميرد، بلغير از خودش را در نظر ب غرض
فخلقت الخلق ل اُعرِف» كه، غايتِ خلقت در اين حديث قدس، حب ذات آمده است. لذا اولا خلقت، عبث نيست و ثانيا اين

غايت از خود ذات هم بيرون نيست



حب به ذات، مساوق با حب آثار است، يعن: ذات فياض اله بايد آثارش شناخته شود. لهذا امام قدسسره فرمود كه در همه
اوامر امتحان و غير امتحان اراده وجود دارد و فرق بين اين دو دسته در دواع است. داعيه مول در امر امتحان، امتحان

العبد است؛ ول در امر غير امتحان، داعيه مول و انيزهاش، مصلحتِ موجود در آن امر است.

ـ بنابراين اگر كلام نفس را در مورد انسانها بپذيريم و لن در مورد خدا، محال است و غير صحيح.

به اينجا كه مرسند به اشالِ پاسخ آخوند به اين دليل اشاعره اشاره مكنند و مفرمايند:

آخوند در پاسخ اين دليل فرموده كه ما دو گونه اراده داريم: انشاي و حقيق، كما اينكه دو گونه طلب داريم: انشاي و حقيق. و
قبلا گفتيم كه هداية المسترشدين كه طرفدار اشاعره در اين زمينه است، تقسيم طلب و اراده را به اين صورت نپذيرفته است.

امام هم اين دو فرد داشتن را انار مكنند؛ زيرا طلب و اراده از امور حقيقيه است و انشائيات مربوط به امور اعتباريه است
مثل زوجيت و مليت.

دليل دوم اشاعره (وجود كفّار و عصاة)

بيان دليل: دليل دوم اشاعره آن است كه به نص قرآن ما مدانيم كه كفّار و عصاة ملّف به عمل به اركان و به ايمان هستند؛ و
در چنين مواردى يا خدا اراده دارد يا ندارد. اگر اراده ندارد، تليفش صورى است و تليف صورى هم بديه الفساد است. و

اگر اراده دارد، انفاك مراد از اراده محال است؛ و حال آنكه ما مبينيم كه خارجا اتحادى بين مراد و اراده نيست، چون
.بسيارى از افراد هنوز كافرند و عاص

پاسخ كه آخوند دادند به جبر منته شد.

ول امام قدسسره قبل از بررس اين دليل اشاعره، به مسئله جبر و تفويض پرداخته و مفرمايد:

گرچه مسئله جبر و تفويض در علم كلام مطرح شده و لن اين مطلب از فروع يك بحث فلسف گسترده است. سپس آن بحث
فلسف را عنوان كرده و مفرمايند:

بحث است كه آيا معلولات صادره از يك علت و خواص و آثار صادره از يك شء و مسببات بوجود آمده از يك سبب ـ چه در
عالم ملك و چه در عالم ملوت، چه در مجردات و چه در غير مجردات ـ اينها به نحو استقلال است كه خداوند هيچ تأثيرى در

آنها ندارد يا اينكه خداوند فاعل اين آثار است؟

شأنه تأثير ... و نسبته إل جل للحق منه عل رنحو كان ـ هل هو يترتب عليه وصاد ء ـ بأيش ما يترتب عل ر: كلبه عبارت دي
العالم كالبناء والبنّاء، كه بنّاء وقت خانه را ساخت دير دخالت در مسائل بعدى و تأثير و خواص آن ندارد ... و حت بوييم كه

ء غير از خدا فاعليتلّف را ايجاد كرد و امورش را به آن تفويض كرد. و يا اينكه، چنين نيست و هيچ شخداوند، عقل و م
ندارد و عليت ندارد؛ بله اين خداست كه تمام العلّة است و اشياء تماما از علّت و تأثير منعزل هستند، ول عادت خدا اينطور

است كه اشياء را پشت سر اشياء ديرى درمآورد اگر اراده كند متواند آتش را ايجاد كند ول گرما و سوزندگ را نداشته
باشد، ول كس كه به واقع جاهل و غافل از حقيقت أمر است گمان مكند كه آثار مالِ خود شء است؟

بعد از بيان اين نزاع، حال مگوييم كه:



مفوضه، نظرشان آن است كه خدا چيزى را كه خلق مكند تمام امورش را به خودش تفويض مكند.

ول جبرى، تمام افعال و آثار و خواص را بلاواسطه و مباشرتا به خداى متعال نسبت مدهد.

از اينجاست كه نزاع جبر و تفويض پيدا شده است و نيز روشن مشود كه اين نزاع اختصاص به موجودات مادى و فواعل
آنها ندارد، بله اين نزاع در تمام موارد ما سوى اله اين نزاع جارى است و اين نزاع بين جبرى و تفويض هم در ماديات و هم

در مجردات مطرح است و در ماديات هم در حيوان مطرح است و هم در انسان و ساير اشياء.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


