
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » کفایة الاصول » كفایة الاصول جلد اول(فقط متن) »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۱

کفایة الاصول
جلسه 68 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

مباحث مربوط به مباحث طلب و اراده

آخوند در بحث طلب و اراده و جواب از اشالات كه مطرح فرمودند، بالاخره جواب را بيان كردند كه از او تعبير مشود به
«مشله جبر» و به تعبير دير در جوابشان تمايل پيدا كردند به جبريه.

رسالهاى امام قدسسره در بحث طلب و اراده دارند كه اگر بتوانيم خلاصهاى از اين رساله امام را در اينجا بيان كنيم مطلوب
است و لذا به لطف و عنايت خدا شروع مكنيم:

امام در اين رساله ابتداء يك مقدمهاى را بيان مكنند و بعد از آن مطالب را عنوان كردهاند.

 در مقدّمه چند مطلب است:

1 ـ فرمودهاند اين نزاع در طلب و اراده مبتن است بر نزاع در كلام نفس. يعن آنهاي كه قائل به كلام نفس هستند قائل به تغاير
بين اراده و طلب هستند و آنهاي كه منر كلام نفس هستند قائل به اتّحاد بين آنها هستند. و لذا اين نزاع طلب و اراده مبتن بر

نزاع در كلام نفس است و نزاع در كلام نفس مبتن بر يك نزاع ديرى در صفات خداست.

يعن بهطور كل سهتا نزاع وجود دارد:

1 ـ نزاع در طلب و اراده.

.2 ـ نزاع در كلام نفس

.3 ـ نزاع در صفات بارىتعال

در مورد صفات خدا بين اشاعره و معتزله اختلاف است. اشاعره آمدهاند قائل شدند به اينكه جميع صفات خدا قديم است و
قائم به ذاتِ خدا و قيامش هم به خدا، قيام صدورى است نه قيام حلول. اما معتزله جانب تفريط را در پيش گرفتند بر خلاف

اشاعره كه جانب افراط را در پيش گرفتند معتزله بهطور كلّ نف كردهاند صفات را از خدا و گفتهاند: مسئله از باب نيابت است
يعن ذاتِ خدا را نائب براى جميع اين صفات قرار دادهاند.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2198
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/40
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


امام قدسسره همان بيانِ مشهورِ نفس در حمت متعاليه را كه مطابق با برهان و عرفان است بيان مكنند كه در جاى خودش
اثبات كرديم كه چون خدا، صرف الوجود است، اين وجودهاي كه در عالم است مثل وجود انسان و ... همه شعاعهاي از آن

وجود مطلق است. تمام اين كمالات كه براى اين وجودها است به نحو اتم و اكمل و مطلق آن كمالات را داراست.

ما نمتوانيم يك صفات را قائم به ذات خدا تصوير كنيم؛ بله صفات كماليه خدا عين ذات خداست نه قائم به ذات.

سپس امام قدسسره به رد معتزله مپردازند، و بعد مگويند:

چون اشاعره و معتزله در صفات خدا اختلاف دارند، در نزاعشان به صفت تلّم و كلام خدا رسيدند. در بحث كلام خدا
نظريات مختلف ميان متلمين و فلاسفه وجود دارد.

معتزله و متلمين از اماميه مگويند: تلّم خدا به معناى اين نيست كه خودش تلم مكند؛ بله معنايش اين است كه تلّم را
در يك چيزى  ايجاد مكند مثل ايجاد تلّم در درخت وقت كه خدا مخواست با موس عليهالسلام صحبت كند. پس متلّم را به

ايجاد كردن كلام معنا كردند.

نظريه دير اين است كه بعضها گفتهاند: متلّم معنايش اين است كه تلّم قائم به خداست؛ نه اينكه كلام، قائم به خدا باشد. و
لذا وقت مگوييم: خدا متلّم است، يعن: تلّم، مربوط و قائم به خداست نه كلام (الفاظ و اصوات).

اين نظريه نيز مگويد:

در مورد انسانها هم همينطور است كه تلّم، قائم به انسان است و اين الفاظ و كلمات، تلّم نيست؛ و لذا از اين جهت بين تلّم
انسان و خدا فرق نيست و تنها فرق اين است كه انسان وقت كه مخواهد كلام را ايجاد كند با آلت و وسيلهاى به نام زبان

ايجاد مكند، ول خدا وقت مخواهد كلام را ايجاد كند بدون وسيله ايجاد مكند.

همينجا بود كه اشاعره كلام نفس را به عنوان نظريه مستقل قائل شدند و گفتند: اينكه خدا متلّم است، يعن: خدا متلّم به
كلام نفس است، نه اينكه خدا هم مثل ما اين حروف و اصوات را دارد؛ بله تلم يك صفتِ قائم به ذات خداست و الفاظ و

عبارات كه در قرآن آمده است حايت از آن مكند و قرآن، كلام نفس نيست؛ بله كلام لفظ است كه دال بر آن است.

امام قدسسره بعد از بيان اين اقوال، به رد آنها مپردازند:

مرحوم امام قدسسره در رد معتزله كه قول اول را قائل شدند، مفرمايد: كلام از امور متصرم و تجدّدپذير است، يعن: بايد يك
الفاظ گفته شود و آن به آن و حرف به حرف دنبالِ هم بيايد. و حال آنه چنين كلام از ذات خدا دور است و منزه است؛ و

اگر بوييم خدا اين نوع از كلام را دارد لازمهاش، تصرم و تجدّد و تغيير در ذات اله است كه محال است.

:تواند حقيقت آن را بفهمد، يعننسبت به انبياء و انزال كتب از علوم عاليه ربانيهاى است كه كمتر بشرى م مسئله وح
چون وح و انزال كتب و اين كه حقيقتش به چه نحوى بوده است را انسان نمتواند به آن پ ببرد، سپس ايشان اشاره
توانيم بفهميم. يا آيه: «إن هو الاونه است را ما نمه كيفيتِ نزول روحالامين چكنند به آيه: «نزل به الروح الأمين» به اينم

وح يوح ...» يا آيه:  «علمه شديد القوى ... فأوح إل عبده ما أوح» كه قبل از اين «أوح» مراتب را ذكر مكند از افق
اعل، قاب قوسين ... كه اينها قابل درك نيست.



بعد امام قدسسره قسم به جان خودش مخورد كه حقيقت اين آيات را كس نفهميده است مر آن انسانهاى والامقام و
راسخين در علم كه مدارج عرفان و سلوك را ط كرده باشند و اهل برهان باشند و رياضات نفسانيه داشته باشند كه شرط

مسلّم آن اجتناب از گناه و محرمات و وجود نور ايمان در قلب است.

بعد از رد معتزله و قبل از وارد شدن به نظريه اشاعره، امام قدسسره به مسئله اراده اشاره دارند؛ زيرا تلّم از شؤون اراده
است و لذا اگر خداوند هم متلم است، تلّم هم از شؤون اراده است. در اينجا امام قدسسره مفرمايد: خداوند بزرگتر از اين

است و منزه است كه بوييم ذات خدا خال از اراده است، ارادهاى كه از صفات كمال است.

وقت از متلمين سؤال مشود كه فرق بين صفات ذاتيه و فعليه چيست يك ضابطهاى را ارائه مدهند كه: صفات ذاتيه آن
است كه از ذات خدا قابل سلب نباشد، و لذا نمگوييم: لم يعلم اله، پس معلوم مشود كه علم از صفات ذات است. ول در

مورد خلق متوان گفت: لم يخلق اله، پس معلوم مشود كه خلق از صفات فعليه است.

متلمين روى اين ضابطه گفتهاند كه نتيجه مگيريم كه اراده از صفات فعليه خدا است؛ زيرا متوان گفت كه خدا اراده كرد
كه اين فرد را ثروتمند كند و اراده نرد كه زيد عالم شود. پس چون سلب اراده در بعض جاها از خدا صحيح است متلمين

نتيجه گرفتهاند كه اراده از صفات فعليه است و به روايات بر مطلب خودشان استدلال كردهاند مثل روايت زير:

علم اله ومشيته هما مختلفان أو متفقّان؟ فقال عليهالسلام: العلم ليس هو المشية. ألا ترى أنّك تقول: سأفعل كذا إن شاء اله، ولا
تقول: سأفعل كذا إن علم اله.

امام اينجا فقط يك مطلب را بيان مكنند ول تفصيل نمدهند. مفرمايند: اجمالا دو مرتبه براى اراده است:

1ـ اراده در مقام فعل.

2ـ اراده در مقام ذات.

يك وقت خدا اراده مكند كه زيد را بوجود آورد كه اين اراده در مقام فعل است و از اوصاف فعليه است.

و يك وقت اراده در مقام ذات است، يعن: اراده، عين ذاتِ خداست.

لذا نظر امام(قده) منته مشود به اينكه اراده داراى دو مرتبه است.

در آخر اين مقدمه، اشال را مطرح مكنند و جواب مدهند:

اشال: اگر اراده در مقام ذات وجود داشته باشد، اراده هم عين ذات مشود؛ زيرا هر صفت كه در مقام ذات است، متحد با
ذات و عين ذات خداست. در حال كه مستشل مگويد: متعلّق علم خدا، كل شء، است يعن: يعلم كل شء ... ول اراده

چنين نيست؛ بله خداوند امور خير را اراده مكند و متعلّق اراده، خيرات است و آنچه كه عنوان شر و ظلم دارد را خدا اراده
نمكند.

پس نتيجه مگيريم كه چون اراده خدا مثل علم خدا متعلّق به هر شء نيست پس اراده، عين ذات خدا نيست؛ و اگر بود بايد مثل



علم، متعلّق به همه اشياء باشد.

جـواب

1ـ جواب نقض: اختلاف در متعلّق، باعث اختلاف در حقيقت نمشود. در باب سمع مگوييم: انّ اله سميع بصير. متعلّق
سمع و بصر، مبصرات و مسموعات است؛ در حال كه سميع و بصير از اوصاف ذاتيه خداست و خدا ذاتا سميع و بصير

است و وجود خدا عين بيناي است و وجود او وجود مطلق است و خداوند عين سمع و بصر است.

2ـ جواب حلّ و جواب فلسف: در اين جواب، حقيقت علم خدا را بيان مكنند كه متعلّق عالم بودن خدا اين است كه حقيقتِ
علم، وجود است. و تفاوت علم ما با خدا همين است كه در علم ما يك مفاهيم و صورتهاي در ذهن ما مآيد و نسبت به آنها

علم پيدا مكنيم، ول حقيقت علم خدا، همان وجود است، يعن: خدا كه صرف الوجود و عين الوجود است معنايش اين است
كه همه موجودات در نزد او حاضر هستند. وقت اين چنين است، پس همه موجودات عالم به حقيقت وجودىاشان در نزد خدا

حاضرند و علم خدا مثل ما نيست كه صورتهاي از شء را حاضر كند.

پس چون حقيقت هر موجودى نزد خدا حاضر است ـ زيرا خدا، مطلق وجود است ـ پس خدا به همه موجودات علم دارد و اين
معناى علم خدا است. و اين را به اراده هم تعبير مكنيم كه اراده خدا به وجود است و اراده خدا عين علم است.

 براى تلّم خدا يك معناي را اهل عرفان گفتهاند كه آن معنا متواند از اوصاف ذات خدا باشد و آن معنا اين است كه:

تلّم خدا، يعن: تجلّ خدا.

اجمالا با دقت در اين رساله، امام قدسسره در اين مقدّمه اعتراف كردند كه ما نمتوانيم يك نظر دقيق بدهيم كه اين معنا،
حقيقت تلّم خداست و مگويند كه حقيقت تلّم خدا معلوم نيست؛ و ايشان نظر اشاعره و معتزله را رد مكنند و نظر اهل

معنا را مپذيرند ول اين يك معناى ديرى است.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


