
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » کفایة الاصول » كفایة الاصول جلد اول(فقط متن) »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۱

کفایة الاصول
جلسه 67 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

بحث به اينجا رسيد كه مستشل اين اشال را عنوان كرد كه اراده عبد از آن نظر كه ي از ممنات عالم است قبل از اراده
عبد، مشيت ازل محقق است و اراده توين خدا از ازل به اراده عبد تحقق پيدا كرده است و لذا اشال اين است كه براى
عقاب وجه وجود ندارد و اگر كس اراده مكند كفر و عصيان را، وجه براى عقاب او در قيامت نيست زيرا اين كفر و

عصيان يك أمر غير ارادى است و كفر و عصيان ناش شده است از اراده عبد و اراده عبد هم تحت اراده توين خداست و
مسبوق به مشيت ازل خداست:

قلت: عقاب از باب استحقاق عبد نيست، منشأ عقاب، استحقاق عبد نيست بله عقاب لازمه قهرى معصيت و لازمه ذات كفر و
است و اين مقدّمات ناش شود از اراده اين انسان. اراده انسان هم داراى مقدّماتم عصيان است. كفر و عصيان ناش

مشود از شقاوت اين انسان يعن چون اين انسان، انسان است كه بالذات شق است و شقاوت ذات دارد اختيار مكند كفر و
عصيان را. لذا مسئله اين چنين است كه: شقاوت ذاتيه سبب است براى اراده كفر و عصيان. و اراده كفر و عصيان سبب است

معصيت است و ربط براى خود تحقق كفر و معصيت و تحقق معصيت است سبب است براى عقاب. و عقاب از لوازم ذات
به استحقاق ندارد. لذا مرحوم آخوند مسئله را ذات كرده و مگويد: اين انسان كه اراده ايمان مكند ناش مشود از يك

سعادت ذات او. چونكه در ذاتش يك انسان سعيدى است اراده مكند ايمان و اطاعت خدا را.

و آخوند براى اين ادعايشان استشهاد مكنند به مضمون روايات مثل ... كه «ف بطن امه» يعن سعادت، ذات اين انسان است.
و كفايه از اين است كه از اول كه نطفه اين انسان منعقد شد به عنوان أنّه سعيدٌ منعقد شد. و همينطور در مورد شق، كه در

بطن مادرش همراه شقاوت بوده است.

از اين روايات استفاده مشود كه سعادت و شقاوت در امر ذات و مربوط به ذاتِ يك انسان است. و وقت ذات شدند قاعده
ذات كه «ذات يك شء معلَّل نيست» در اينجا جارى مشود. يعن همانطور كه در باب حيوان، حيوانيت ذات حيوان است و

سؤال نمشود كه چرا حيوان، حيوان است اينجا هم سؤال غلط است و نمشود سؤال كرد كه چرا سعيد يا شق، سعيد يا
شق است زيرا اينها ذات هستند همانطور كه در باب انسان اين سؤال غلط است كه چرا انسان، انسان قرار داده شد بله بايد

گفت: خدا انسان را خلق كرد. در باب سعادت و شقاوت هم همينطور است كه خداوند، سعيد را سعيد خلق كرده است.

ـ اينجا بنبست معروف است كه آخوند به آن مرسد كه نتيجه كلام ايشان همان حرف جبرىها است كه اگر سعادت و شقاوت
ذات است آنكس كه سعيد است مجبور است و آنكس كه شق است مجبور است.

اين بحث تا اينجا مسئله إن قلت و قلتها تمام مشود.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2198
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/40
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


 وهم: اشاعره كه قائل به تغاير بين طلب و اراده هستند يك ايرادى به قائلين به اتحاد وارد كردهاند كه شما كه مگوييد طلب و
اراده ي است. اراده تشريع را معنا مكنيد به علم به اينكه اين فعل از اين عبد مصلحت دارد و اراده تشريع را معنا مكنيد
به علم. و از آن طرف مگوييد طلب و اراده اتحاد دارد. نتيجه اين مطلب اين است كه آنجا كه كس صيغه امر يا افعل را انشاء

مكند بوييم: علم را انشاء مكند.

زيرا شما مگوييد: با اين صيغه، طلب انشاء مشود، از يك طرف، و از طرف دير مگوييد:

طلب و اراده متّحد است و از طرف دير هم مگوييد اراده هم همان علم است. پس نتيجه مشود آنچه كه به صيغه انشاء
مشود همان علم باشد و متلّم با إفعل، علم را انشاء مكند.

و اين بديه البطلان است زيرا علم قابل انشاء نيست و علم از امور حقيقيه غير قابل انشاء است.

دفع: آنچه كه شما شنيديد اراده با علم ي است از نظر واقع و خارج است يعن خارجا بين علم و اراده اتحاد است ول بين
اينها از نظر مفهوم فرق است. و آنچه كه در باب انشاء، منشأ است مفهوم طلب و اراده است نه حقيقت طلب. و لذا شما

خارج با مفهوم را خلط كرديد. آنچه كه بين آنها اتحاد است، علم و اراده به حسب واقع و خارج است و اراده خدا عين علم
.وينو هم در اراده ت خداست هم در اراده تشريع

ول آنچه كه انشاء مشود مفهوم طلب است.

در مورد ذات خدا، تمام صفات ذاتيه عين يدير است، قدرت عين علم است و علم عين قدرت است و ... و در مورد خدا
اينطور نيست كه اين صفات مغاير يدير باشند و بعد كلام را از حضرت عل عليهالسلام به عنوان شاهد ذكر مكنند.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


