
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » کفایة الاصول » كفایة الاصول جلد اول(فقط متن) »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۱

کفایة الاصول
جلسه 66 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

ـ دليل سوم اشاعره بر تغاير طلب و اراده خلاصهاش اين شد كه در مواردى كه شارع كفّار را ملّف به ايمان نموده است اينجا
دو صورت دارد: يا خداوند اراده جدّى دارد يا ندارد. اگر اراده جدّى ندارد خوب شما كه مگوييد اراده و طلب اتحاد دارد،

وقت اراده جدّى نبود، طلب جدّى هم نيست و اگر طلب جدّى نبود، تليف مشود صورى.

اگر خدا اراده دارد و اراده جدّى دارد كه كافرين، مؤمن شوند و عصاة اهل طاعت شوند. اگر اراده جدّى باشد اين كفار هم
ايمان پيدا نردند، لازمهاش تخلّف مراد از اراده است و تخلف مراد از اراده هم محال است.

جواب: آخوند يك جواب را شروع مكنند كه به دنبال آن اشالات پيدا مشود و سرانجام بدى را پيدا مكند.

آخوند مفرمايد: اراده دو جور داريم به عبارت دير: اينكه در دليلتان گفتيد در تليف كفّار، خداوند يا اراده جدّى ندارد يا اراده
دارد، ما شق دوم را اختيار مكنيم كه خدا در تليف كفّار، اراده جدّى دارد ول ما دو جور اراده داريم:

.وين1ـ اراده ت

.2ـ اراده تشريع

اراده توين يعن ارادهاى كه مربوط به كون و وجود و مربوط به خلق است.

و اراده تشريعيه يعن ارادهاى كه مربوط به جهت تشريع است.

توضيح دقيقتر: اگر يك وجودى در عالم خارج تحقّقش توقف بر يك سرى مقدّمات داشته باشد و متوقف بر مقدّمات باشد كه هر
مقدّمهاى در يك جهت از جهات اين وجود دخالت دارد. اينجا اگر مصلحت، در وجود من جميع الجهات باشد يعن اين وجود
به جميع جهاتش و به جميع ابعادش، مصلحت در اين است كه اين وجود، محقق شود. اين يك فرض است. در اين فرض اگر

مصلحت، در تحقق وجود من جميع الجهات باشد ارادهاى كه به اين وجود تعلّق پيدا مكند يك اراده توينيه است.

اما گاه اوقات وجود يك فعل مقدّمات دارد ول مصلحت در يك جهت و يك مقدّمه از اين مقدّمات است. مثلا اگر عبد بخواهد
در عالم خارج نماز بخواند، نماز خواندن او مقدّمات دارد كه يك مقدّمهاش اين است كه خدا جعل حم كند. مقدّمه دوم اين

است كه بعد از تشريع خدا، عبد، علم به اين تشريع پيدا كند زيرا اگر علم پيدا نند، انيزه درون براى انجام فعل پيدا نمكند ...
مقدّمه سوم اين است كه اين انيزه درون كه از علم بوجود مآيد يك مزاحم نداشته باشد اين سهتا مقدمه لازم است (تشريع ـ

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2198
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/40
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


علم عبد ـ عدم وجود مزاحم).

اگر مصلحت در يك جهت و در يك مقدّمه از اين مقدّمات باشد اينجا ارادهاى كه به آن فعل خارج به سبب آن يك جهت تعلّق
پيدا مكند به آن اراده تشريعيه گويند. اينجا شارع ملاحظه فرموده است وجودِ اين فعل را در خارج به لحاظ تشريع و مصلحت

در اين ديده است كه بويد: اقيموا الصلاة و مصلحتِ در وجودِ فعل به جهتِ اين يك جهت است يعن تشريع چه اينكه عبد
بداند يا نداند و مزاحم باشد يا نباشد.

آنجا كه فعل مصلحت پيدا مكند به جهت اين يك جهت و اراده پديد مآيد، اراده تشريعيه است.

اراده توينيه تعلّق اراده است به يك فعل و وجود يك فعل من جميع الجهات والمقدّمات ول اراده تشريع تعلّق اراده است به
يك فعل از جهت تشريع.

از اين بيان روشن مشود كه ما دوتا اراده مغاير با يدير نداريم و اراده توين از سنخ اراده تشريع است ول متعلّق آن فرق
دارد كه اگر اراده به يك فعل من جميع جهات متعلّق باشد مشود توين و اگر اراده به يك فعل از يك جهت متعلّق باشد مشود

.تشريع

آخوند به اشاعره مفرمايد: در مسئله تليف كفّار، خدا، اراده جدّى دارد به ايمان آوردن آنها؛ ول اين اراده، توين نيست و
اراده تشريع است.

فرق مهم كه اراده توين و تشريع دارد اين است كه در اراده توين تخلّف مراد از اراده امان ندارد زيرا وقت اراده به
وجود فعل من جميع الجهات والمقدّمات تعلّق پيدا كرده است، وقت يك چنين ارادهاى شد، مراد به دنبال او محقق مشود و

تخلّف مراد از اراده غير معقول است ول در اراده تشريع چونكه اراده به آن فعل تعلّق گرفته است به جهت تشريع و لذا ممن
است كه مراد تخلّف پيدا كند و خدا اراده جدّى تشريع دارد كه كفّار ايمان بياورند ول ممن است ايمان نياورند به جهت

مقدّمات دير كه مثلا مزاحم قوى وجود داشته باشد.

پس در اراده تشريع تخلّف مراد از اراده امانپذير است. اين جواب آخوند.

در انتهاى جواب مفرمايند: در همين ايمان و كفر هم اگر اراده تشريع با اراده توين متوافق شدند يعن اراده تشريع خدا به
ايمان است اگر اراده توين خدا هم همين باشد پس چارهاش نيست كه ايمان بياورند.

و اگر اراده تشريع و توين مخالف شدند يعن اراده تشريع به ايمان است و اراده توين به كفر است پس چارهاى نيست به
كفر.

إن قلت: شما كه مگوييد اگر اراده توين به كفر متعلّق باشد فلا بدّ من الفر و اگر به ايمان متعلّق باشد فلا بدّ من الايمان و
تخلّف مراد از اراده هم جايز نيست پس تليف به ايمان مشود تليف به غير مقدور پس تليف قبيح است زيرا ي از شرايط

عقليه تليف، قدرت است و عقل مگويد انسان بايد نسبت به متعلّق تليف قادر باشد پس تليف به ايمان، قبيح است زيرا
مگوييد كه تخلف مراد از اراده محال است در اراده توين پس اگر خدا تليف به ايمان كرد، تليف به غير مقدور است و

محال است زيرا در اراده توين، متخلّف مراد از اراده محال است و لذا ملّفبه، اصلا مقدور نيست.



جواب: ما اراده توين دو نوع داريم: يك اراده توينيه به موجودات و ممنات تعلّق پيدا مكند بدون هيچ واسطهاى، مثلا خدا
اراده كرد خلق انسان را و با نفس اراده خدا، انسان خلق شد. نوع دوم: اراده توين تعلّق ميابد به چيزى باواسطه. و مانحنفيه

از نوع دوم است يعن اراده توين خدا متعلّق است به ايمان و به كفر باواسطه به اين بيان: ايمان كه از روى اراده عبد صادر
شده باشد، اين مجموعش متعلّق اراده توين است. اراده توين تعلّق يافته است به ايمان، ايمان كه صدر عن العبد. يعن خدا
اراده توين كرده است كه عبد ايمان بياورد وقت كه خود عبد هم اراده كند. پس وقت كه اراده عبد به ميان آمد، پس ايمان غير

ارادى نيست و مشود مقدور و تليف به غير مقدور نيست پس محال لازم نمآيد.

إن قلت: مر خود همين اراده عبد از ممناتِ عالم نيست. خدا نسبت به اراده عبد آيا اراده توين دارد يا نه؟ خدا نسبت به
اينكه عبد اراده كند ايمان را يا كفر را، خود همين ارادة العبد كه در درون عبد است از ممنات و متعلّق اراده توين خداست.

پس اينكه عبد اراده مكند كفر را، قبل از اين خدا اراده كرده است كه عبد اراده كند كفر را و اينكه عبد اراده مكند ايمان را،
قبل از اين خدا اراده كرده است كه عبد اراده كند ايمان را.

پس نتيجه اين مشود كه كفر و ايمان غير اختيارى است و عقاب در اينجا قبيح است.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


