
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » کفایة الاصول » كفایة الاصول جلد اول(فقط متن) »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۱

کفایة الاصول
جلسه 62 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

چرا مرحوم آخوند از اين موارد تعبير به مؤيد كردند؟ وقت به فصول يا معالم رجوع مكنيم اين مؤيدات را به عنوان دليل
آوردند، چرا؟

وجهش اين است كه در سه مورد اول، ماده امر بدون قرينه استعمال نشده است.

در آيه اول و مؤيد اول، خود ماده حذر قرينه است كه مراد از اين أمر، أمرِ وجوب است؛ و دليل در صورت دليل است كه بويد
خود أمر بدون هيچ قرينهاى ظهور در وجوب دارد ول در آيه قرينه همراهش است.

و در مؤيد دوم هم قرينه داريم كه تعبير مشقّت قرينه است كه مراد از «لأمرتهم» أمر وجوب است.

در مؤيد سوم هم قرينه وجود دارد و آن «إنّما أنا شافع» است كه به طريق قرينه مقابله مگويد كه أمر، وجوب است كه «إنّما
أنا شافع» در مقابل آن «أ تأمرنن» است.

پس چون در اين سه مورد قرينه وجود دارد، دليل نيستند و بايد مؤيد باشند و بايد از آنها تعبير به مؤيد كرد.

ادله قائلين به اشتراك معنوى

قائلين به اشتراك معنوى كه مگويند ماده امر براى مطلق طلب ـ اعم از طلب وجوب و استحباب ـ است سه دليل آوردهاند:

دليل اول: مبينيم كه أ ـ م ـ ر مقسم قرار مگيرد و مگوييم: الأمر إما وجوب وإما استحباب. قاعده در تقسيم اين است كه
مقسم بايد قدر جامع بين اقسامش باشد و اگر قدر جامع نباشد تقسيم غلط است؛ پس بايد امر، قدر جامع بين وجوب و

استحباب باشد تا اين تقسيم صحيح باشد.

جواب: اين حرف باطل است، زيرا اينجا قرينه وجود دارد كه بايد از امر، مطلق الطلب اراده شود و همينكه متلّم در مقام
تقسيم است قرينه است كه مراد از أمر، مطلق الطلب باشد. پس در اينجا قرينه داريم كه أمر در مطلق طلب استعمال شده

از مجاز و حقيقت است؛ بر خلاف سيد مرتض استعمال، علامت حقيقت نيست و استعمال ـ روى نظر مشهور ـ اعم است. ول
كه مگويد: صحت استعمال، علامت حقيقت است.

دليل دوم: ما موارد استعمال را بررس كرديم و ديديم ماده «أمر» هم قطعا در وجوب و هم قطعا در استحباب استعمال شده

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2198
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/40
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


است ما در اين جا سه راه داريم:

1ـ بوييم: أ ـ م ـ ر براى مطلق الطلب است، يعن: لفظ امر قدر جامع و مشترك معنوى بين وجوب و استحباب است.

2ـ قائل به اشتراك لفظ شويم.

3ـ بوئيم كه استعمال أمر در وجوب، حقيقت است و در استحباب، مجاز است.

به نظر ما اشتراك معنوى بر هر دو رجحان دارد.

اشتراك لفظ مستلزم تعدّد وضع است، ول اشتراك معنوى تعدّد وضع لازم ندارد. حقيقت و مجاز هم هنام كه امر دائر بين
مجاز و مشترك معنوى شود، اشتراك معنوى رجحان دارد؛ زيرا تا جاي كه بتوان معناى حقيق بار برد نوبت به مجاز نمرسد.

پس اشتراك معنوى هم بر اشتراك لفظ و هم بر حقيقت و مجاز رجحان دارد.

جوابِ از اين دليل دوم از بحثهاى قبل روشن مشود كه اساس اين دليل بر اساس تعارض الأحوال است و اينها براى ما ثابت
نيست و حجيت ندارد.

3ـ دليل سوم: در اين دليل، يك صغرى و كبرى آوردهاند:

صغرى: فعل مستحب، طاعت است.

كبرى: هر طاعت، مأموربه است و هر چيزى كه عنوان طاعت را دارد، عنوانِ مأموربه را هم دارد.

:هم مأموربه است، يعن مستحب ويند كه فعلخواهند بمأموربه است. و ادعاى اينها همين است كه م ،نتيجه: فعل مستحب
أمر دو مصداق دارد: ي واجبات و ي هم مستحبات. پس اگر أمر دو مصداق داشت معلوم مشود كه أمر وضع شده است

براى قدر جامع كه مطلق طلب است.

جواب: در كبرى حرف داريم كه آيا مراد شما مأموربه حقيق است يا اعم از مأموربه حقيق و مجازى؟

اگر مرادتان مأموربه حقيق باشد، مگوييم: طاعت كه حقيقتا مأموربه و مصداق حقيق مأموربه است، واجبات است؛ زيرا
مأموربه حقيق آن است كه در مقابل آن ثواب و عقاب باشد و اين فقط در واجبات است.

و اگر بوييد مراد از مأموربه، اعم از حقيق و مجازى است، اين به درد شما نمخورد؛ زيرا مستحب، مأموربه مجازى مشود
يعن: به مستحب، مجازا أمر گفته مشود ول اين به درد شما نمخورد.

البته به جواب آخوند، ايراد است كه اين جواب شما مبناي است و به چه مبناي مگوييد كه مأموربه حقيق منحصر در
واجبات است؛ و قائل متواند بويد كه روى مبناى ما مأموربه حقيق هم واجبات است و هم مستحبات.



جهت چهارم: معناى «أمر» طلب حقيق است يا انشاي؟

مرحوم آخوند مفرمايد: ما گفتيم أ ـ م ـ ر براى طلب وضع شده است، حالا طلب ي از معان آن باشد يا فقط همين معناى
أمر باشد در هر حال مسلّم است كه براى طلب وضع شده است.

 به يك اعتبار سه جور طلب داريم و به يك اعتبار سادهتر دوجور طلب داريم:

.1ـ طلب حقيق

.2ـ طلب انشاي

فرق اين دو طلب اين است كه طلب حقيق آن طلب است كه به عنوان ي از صفات نفسانيه، قائم به نفس انسان است. انسان
وقت تشنه مشود در درونش آب را طلب مكند ولو اينكه ساكت باشد و حرف هم نزند. اگر متلّم آمد يك طلب را ابراز و

اظهار كرد و با يك لفظ مثل صيغه إفعل يا أمرت يا طلبت منك طلب را ابراز كرد؛ از اين لفظ و صيغهاى كه متلم مگويد يك
طلب را انتزاع مكنيم و اسم آن را طلب انشاي مگذاريم يعن: طلب كه مول اظهار و انشاء و ايجاد كرده است.

 امور توين و واقع بعض از آنها قابل انشاء است، مثل طلب و ترج. ول بعض از امور حقيقيه قابل انشاء نيست مثل
انسان. و ما با إفعل طلب را ابراز و ايجاد و اظهار مكنيم. اين طلبِ انشاي حقيقتش همان طلب منْشَأ است يعن: طلب كه

انشاء شده و ابراز شده است.

همانطور كه در امور اعتباريه انشاء راه دارد، مثل بيع كه امر اعتبارى است و با «بعت» مليت را ايجاد مكنيم؛ انشاء در
بعض از امور واقعيه مثل طلب  هم راه دارد.

گاه اوقات طلب حقيق وجود دارد و طلب انشاي هم هست، مثل اينكه من در درونم تشنه هستم و به زبان هم مآورم كه
.نقإس

ول اينطور نيست هر جاي كه طلب انشاي موجود است طلب حقيق هم موجود باشد. مولاي كه مخواهد عبد خودش را
امتحان كند در حال كه نياز به آب ندارد به او مگويد: إسقن ماء. اينجا طلب انشاي هست ول طلب حقيق نيست.

 يك قسم سوم طلب هم هست به نام طلب ذهن كه انسان مفهوم طلب را تصور كند.

حالا كه بحث اين است كه «أمر» حقيقت در طلب است، آيا مراد طلب حقيق است يا انشاي؟

به نظر آخوند: «أمر» حقيقت در طلب انشاي است. طلب كه موضوعله امر است طلب حقيق نيست؛ اما چرا طلبِ موضوعله،
طلب حقيق نيست و طلب انشاي است؟

دليل آن تبادر است و آنچه كه از ماده امر متبادر است طلب انشاي است.

 فرق علم طلب حقيق و انشاي: طلب حقيق به حمل شايع، طلب است؛ ول طلب انشاي به حمل شايع، طلب نيست.



در حمل شايع گفتهاند: اتحاد موضوع و محمول در وجود است و موضوع بايد ي از افراد و مصاديق حقيق محمول باشد،
چنانه در «زيدٌ قائم» است.

در مانحنفيه دو قضيه تشيل مدهيم:

1ـ الطلب الحقيق طلب. در اينجا حمل، صحيح است و طلب حقيق هم طلب است و حمل هم حمل شايع است و بين
موضوع و محمول اتحاد در وجود است مثل زيدٌ انسانٌ؛ و اين طلب حقيق هم ي از افراد حقيقيه كلّ طلب است. پس طلب

حقيق به حمل شايع، طلب است.

2ـ صيغه إفعل ـ كه طلب انشاي است ـ به حمل شايع، طلب نيست؛ بله اگر بخواهيم به حمل شايع آن را در قضيه بياوريم بايد
بوييم: الطلب الانشاي أو صيغة افعل، طلب انشاي؛ و ما نمتوانيم مطلق مفهوم طلب را به حمل شايع بر طلب انشاي حمل

كنيم.

 وقت ماده أمر بدون قرينه استعمال مشود، انصرافِ در طلب انشاي دارد و منشأ انصراف هم غلبه است؛ زيرا غالبا «أمر» در
طلب انشاي استعمال مشود.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


