
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » کفایة الاصول » كفایة الاصول جلد اول(فقط متن) »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۱

کفایة الاصول
جلسه 61 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

آخوند بعد از بيان معناى اصطلاح فرمودند: آنچه كه براى ما مهم است بررس معناى لغوى و عرف ماده امر است تا اينكه
مشخص شود چنانچه در موردى در قرآن يا سنّت، ماده امر بدون قرينه استعمال شده باشد، حمل بر آن معناى لغوى يا عرف

كنيم. آيا از نظر لغوى ـ بعد از اينكه ديديم معان مختلف براى ماده امر مطرح است ـ مسئله اشتراك لفظ را مطرح كنيم كه
ماده امر، مشترك لفظ بين اين معان مختلف است يا اشتراك معنوى را مطرح كنيم، يا بوييم ماده امر در ي از اين 7 معنا،

حقيقت و در بقيه مجاز است؟

بعضها از راه قواعدى كه در بحث تعارض الأحوال مطرح شده است پيش آمده و گفتهاند: قاعده داريم كه «اذا دار الأمر بين
المجاز والاشتراك»، مجاز رجحان دارد و لذا روى اين قاعده مگوييم: ماده أمر در ي از اين 7 معنا، حقيقت است و در بقيه

مجاز است.

مرحوم آخوند در مقدّمات كه به عنوان مقدّمات كتاب كفايه مطرح كردند در مقدمه هشتم آن كه بحث از تعارض احوال
خمسهاى است كه براى لفظ پيش مآيد، اين مباحث را مطرح كرده است.

آخوند مفرمايد: اين وجوه كه براى ترجيح ي از اين راهها بر راه دير بيان شده است سه اشال دارد:

1ـ اشال اول: اشال صغروى است، يعن: شما گفتيد: اذا دار الأمر بين المجاز والاشتراك، المجاز خير. مپرسيم، چرا؟
مگوييد: زيرا مجاز بر اشتراك غلبه دارد و اين غلبه باعث رجحان مجاز مشود.

ما غلبه را قبول نداريم و اين صرف ادعاي است كه شما داريد و ما مگوييم: استعمال مجازى بر اشتراك لفظ غلبه ندارد.

2ـ اشال دوم: بر فرض اينكه بپذيريم كه غلبه سبب رجحان مجاز بر اشتراك شود، در اشتراك هم وجه ديرى وجود دارد كه
سبب رجحان اشتراك بر مجاز مشود؛ به اين بيان كه در اشتراك هم متوان يك وجه درست كرد كه مثلا لثرة الأهمية  سبب

شده است كه اشتراك لفظ بر مجاز رجحان پيدا كند.

پس اگر يك وجه استحسان براى مجاز درست مكنيد و مجاز را ترجيح مدهيد ما هم براى اشتراك يك وجه استحسان درست
مكنيم و آن را بر مجاز ترجيح مدهيم. آخوند از اين اشال به «تعارض به مثل» تعبير مكند يعن: اين وجوه به مثل خودشان

معارض هستند.

3ـ اشال سوم: با قطع نظر از دو اشال قبل، دليل بر اعتبار اين وجوه مذكوره استحسانيه نداريم. اين وجوه استحسانيه اگر

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2198
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/40
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


منشأ ظهور شوند از باب «الظاهر حجةٌ» مفيد هستند. اگر گفتيم كه غلبه منشأ مشود تا لفظ در مجاز ظهور پيدا كند، ظهور
حجت است؛ ول اگر به حدّ ظهور نرسد، حجيت ندارد.

جهت دوم: در اعتبار علو در لفظ «امر»

آيا در معناى ماده، أمر يعن: در صدق أمر، علو آمر معتبر است؟ يا استعلاء ـ بزرگ نشان دادن ـ معتبر است؟

در اين مسئله 5 نظر بين اصولهاى عامه و خاصه مطرح است:

1ـ نظريه مشهور: در صدق أمر، علو آمر معتبر است. آمر بايد مقامش از نظر عرف بالاتر از مقام مأمور باشد.

2ـ قول دوم: استعلاء، معتبر است؛ استعلاء، يعن: بزرگ نشان دادن خودش. اگر انسان، سافل است ول خودش را بزرگ نشان
داد و با حال استعلاء أمر كرد، كاف است.

3ـ قول سوم: هم علو معتبر است و هم استعلاء. يعن: به كلام أمر گوييم كه آن متلم هم علو داشته باشد واقعا و هم در مقام
بيان با اظهار بزرگ كردن أمر كند. و لذا اگر كس علو داشت ول با تواضع أمر كرد، كلام او أمر نيست.

4ـ قول چهارم: هيچ كدام از اين دو معتبر نيست.

5 ـ قول پنجم: ي از اين دو به طريق منع خلو معتبر است.

آخوند مفرمايد: به نظر ما «علو» معتبر است و نتيجه مگيرند كه اگر دان از عال چيزى را طلب كرد اسمش «أمر» نيست و
طلب الدان عن العال اسمش استدعاء است؛ و اگر مساوى از مساوى چيزى را طلب كرد اسمش التماس است.

آخوند در استدلال اكتفاء مكند به اين كه ظاهر اين است كه طلب عال از سافل، أمر است.

سپس مرحوم آخوند مگويد كه اعتبار هر دو ـ علو و استعلاء ـ ضعيف و باطل است.

و بعد يك دليل براى نف اعتبار استعلاء مآورد كه اگر يك شخص سافل استعلاء كرده و أمر كند، ما متوانيم ماده أمر را از اين
طلب سلب كنيم و همين صحت سلب دليل بر عدم اعتبار استعلاء است؛ زيرا صحت سلب علامت مجاز است. پس اگر به اين

امر سافل از عال به جهت استعلاء، أمر اطلاق كنيم به نحو مجازى است.

جهت سوم: لفظ أمر، حقيقتِ در وجوب است

آيا ماده أمر، حقيقتِ در خصوصِ وجوب است؟ يا حقيقت در مطلق الطلب است يعن: قدر مشترك بين وجوب و استحباب كه
مطلق الطلب است و مشترك معنوى مشود؟

ـ آخوند اختيار مكند كه ماده امر، حقيقت در وجوب است و يك دليل و 4 مؤيد مآورد. و بعد 3 دليل قائلين به اشتراك معنوى
را آورده و رد مكنند.



 دليل آخوند: تبادر است. وقت كه ماده امر را استعمال كنيم آنچه كه از أمرت متبادر است، وجوب است.

اما مؤيدات كه در معالم اين مؤيدات را به عنوان دليل آورده است:

1ـ مؤيد اول: فليحذر الذين  يخالفون عن أمره: بايد بترسند ...

در معالم بيان شد حذر مستحب و ترسيدن مستحب نداريم، و ترسيدن يا لازم است يا بهطور كلّ لغو است. پس آيه مگويد:
واجب است بترسند. كسان كه از أمر خدا مخالفت مكنند، و اين معنا دلالت دارد كه أمر آنجاست كه وجوب از آن فهميده

شود.

2ـ مؤيد دوم: قال رسول اله صلالهعليهوآله: لو لا  أن اشق عل امت لأمرتهم بااسواك مع كل صلاة.

ماده امر دلالت بر وجوب دارد كه اگر بر امت سخت نبود مسواك كردن را واجب مكردم

3ـ مؤيد سوم: بريرة زن بود كه شوهرى سياهچهره داشت و بريرة از او جدا شده بود نه به نحو طلاق، بله به او اعتنا نمكرد.
پيامبر در اينجا تعبيرى كردند كه بريرة در مقابل آن حرف پيامبر صلالهعليهوآلهفت: يعن شما به من امر مكنيد ... كه

پيامبر فرمودند: نه ... اين كلمه «أمر» كه بريرة گفت: يعن آيا واجب مكن بر من ...

4ـ مؤيد چهارم: اگر أمرى از مول صادر شود و عبد با آن مخالفت كند، عقلاء او را مذمت مكنند و اين دليل بر اين است كه
وجود «أمر» حق مخالفت را از انسان سلب كرده است؛ چنانه در آيه شريفه هست: ما منعك أن لا تسجد اذ أمرتك كه ظاهر آيه
اين است كه هر كجا عنوان «أمر» محقّق شد نبايد مخالفت نمود و مخالفت با امر موجب توبيخ و مذمت است. و اين مطلب در

صورت است كه «أمر» براى وجوب باشد.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


