
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » کفایة الاصول » كفایة الاصول جلد اول(فقط متن) »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۱

کفایة الاصول
جلسه 60 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

المقصد الاول: ف الأوامر

اينكه آيا خود بحث اوامر داخل در تعريف علم اصول است يا نه؟ و به تعبير دير: آيا ضابطهاى كه براى مسائل علم اصول بيان
كردند شامل بحث اوامر مشود يا نه؟ محل بحث است.

دأب اصولها بر اين است كه مبحث اوامر را هم به عنوان يك مسئله مهم از مسائل علم اصول قرار دادهاند؛ ول بعضها
گفتهاند: اين بحث، عنوان مبادى را دارد.

آخوند ط 13 فصل، مباحث مقصد اول ـ بحث أوامر ـ را بحث مكنند:

در اين فصل راجع به ماده امر، يعن: «أ ـ م ـ ر» در چندين جهت بحث مشود. جهت اول: معان لفظ «امر» از نظر لغت و
عرف و اصطلاح

از نظر لغت براى «أ ـ م ـ ر» 7 معنا ذكر شده است:

1ـ «أمر» به معناى طلب آمده است: أمره بذا، يعن: طلب منه بذا.

2ـ «أمر» به معناى شأن (شأن، يعن: يك حالت مخصوص): شَغَلَن أمر كذا.

3ـ «أمر» به معناى فعل (فعل لغوى، نه فعل نحوى): وما أمر (=كار و فعل) فرعونَ برشيدٍ.

4ـ «أمر» به معناى فعل عجيب: فلما جاء أمرنا.

5 ـ «أمر» به معناى شء: رأيت اليوم أمرا عجيبا، يعن: شيئا عجيبا.

.حادثة كربلا عظيم :يعن ،كربلا عظيم 6 ـ «أمر» به معناى حادثه: أمر

7ـ «أمر» به معناى غرض: جئتُكَ لأمر كذا، يعن: لغرض كذا.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2198
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/40
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


ظاهر اين است كه اينجا مسئله اشتباه مفهوم به مصداق تحقق پيدا كرده است، يعن: بعض آنها مفهوم و معناى امر نيست و
مصداق براى امر است و عنوان مصداق را دارد نه عنوان مفهوم. مرحوم آخوند در اين جا به 4 معنا از اين معان تصريح

مكند:

اينكه ي از معان «أمر» را غرض قرار دادند، غرض، مصداق براى «أمر» است و خود «أ ـ م ـ ر» در مفهوم غرض استعمال
نشده است؛ و شاهدش اين است كه در همين مثال «جئتك لأمر كذا» آنچه كه دلالت بر غرض دارد «لام» است و مدخول لام

مصداق كلّ غرض است، ول «أمر» در مفهوم و معناى غرض استعمال نشده است.

پس ي از مواردى كه مصداق و مفهوم اشتباه شده است معناى غرض است كه غرض، مصداق أمر است؛ نه اينكه «أمر» در
معنا و مفهوم غرض استعمال شود.

 دير آنجا است كه أمر را به معناى فعل عجيب معنا كردند: فلما جاء أمرنا ... أمر به معناى فعل عجيب استعمال نشده است؛
بله فعل عجيب يك مصداق براى أمر است و أمر در معناى ديرى ـ مثل شء ـ استعمال شده است و فعل عجيب مصداقِ شء

است.

 و دو مورد دير آنجا است كه حادثه و شأن را در معناى أمر آوردند، حادثه و شأن مصداقِ معناى أمر است و خود أمر به
معناى شأن و حادثه نيست؛ و اينجا هم اشتباه مصداق و مفهوم است.

از اين بيان، ضعفِ كلام صاحب فصول روشن مشود. صاحب فصول فرموده است: ماده أمر مشترك لفظ بين دو معنا ـ
طلب و شأن ـ است. صاحب فصول «شأن» را ي از معان أمر قرار داده است، و حال آنكه بيان كرديم كه مفهوم شأن

معناى أمر نيست، بله أمر معناي دارد كه «شأن» مصداق از آن معنااست.

بعد از اين بيان ما يك مطلب را مگوييم، ول نه بهطور قطع و مسلّم، و آن اينكه:

ماده أمر در لغت بعيد نيست كه مشترك لفظ بين دو معنا ـ طلب و شء ـ باشد. أمر گاه در معناى طلب استعمال مشود و
گاه در معناى شء استعمال مشود.

به عبارت دير: آخوند در ميان اين 7 معنا ديده است كه براى تمام آنها نمتوان يك قدر جامع تصوير كرد ول براى 6 معنا غير
از معناى طلب متوان يك قدر جامع درست كرد كه قدر جامع آن معان 6گانه عنوان «شء» است و از اين رو مگويد: بعيد

نيست ماده امر مشترك لفظ بين اين دو معنا باشد، يعن: طلب و شء.

اين معناى أمر در لغت و عرف بود.

:ها: گفته شده است كه اجماع قائم است بر اينكه در اصطلاح، ماده امر، حقيقتِ در قول مخصوص، يعندر اصطلاح اصول
صيغه افْعل و متعلّقات آن است.

آخوند مفرمايد: اگر اين اجماع را بپذيريم گرفتار يك اشال مشويم و اشال اين است كه:

نفس مفهوم صيغه افعل معناى حدَث ندارد و از مقوله لفظ است و حدث مربوط به مقام معنا است. بحث ما در مصاديق صيغه



افعل ـ مثل اضرِب،... ـ نيست كه البته اينها معناى حدث دارند ول خود مفهوم صيغه افعل به طور كل معناى حدث ندارد؛ و
وقت كه معناى حدَث نداشت قابل اشتقاق نيست. و اشتقاق در جاي است كه يك چيزى معناى حدَث داشته باشد. و جامد

چونكه معناى حدَث ندارد قابل اشتقاق نيست. از طرف دير ما اشتقاقات مثل امر، يأمر، مأمور، آمر را مبينيم.

پس از يك طرف اجماع داريم كه در اصطلاح، ماده أمر، حقيقت در قول مخصوص است. و از يك طرف ما موارد اشتقاق
داريم. در حال كه اشتقاق از اين قول مخصوص امان ندارد، زيرا اين قول مخصوص معناى حدث ندارد.

و از طرف آنچه كه در ذهن ما اصولها است اين است كه اشتقاق هم بر اساس همين معناى اصطلاح است. و لذا در اين
صورت اشال متولّد مشود.

براى حل مشل دو راه وجود دارد:

1ـ راه اول: ما اين معنا را قبول نداريم كه اشتقاق به لحاظ اين معناى اصطلاح است. آنچه كه اشال توليد كرد اين بود كه
گفتيم قولِ مخصوص معناى حدَث ندارد و لذا اشتقاق را نمپذيرد، و از آن طرف در اذهان ما اين است كه اشتقاق به حسب

معناى اصطلاح است. و راه سدّ اشال اين است كه اشتقاقِ از اين معناى اصطلاح را نف كنيم؛ بله از نظر اصطلاح، أمر،
حقيقت در قولِ مخصوص است، ول اشتقاقش به حسب معناى لغوى است.

2ـ راه دوم: ممن است مراد علماء در اصطلاح اين باشد كه وقت مگويند: «أمر، حقيقت در قول مخصوص است»، يك
چيزى در اينجا حذف شده است و مرادشان اين است كه: امر، حقيقت در طلبِ به قول مخصوص است، كه كلمه طلب حذف

شده است. وقت اينطور شد، مگوييم: طلب معناى حدث دارد و يعن: السع نحو الشء و لذا اشتقاق از آن امان دارد.

و اينكه «طلب» را نياورند، زيرا دال كه قولِ مخصوص است، دلالت بر طلب. بنابراين دال را آوردند و از آن مدلول را اراده
كردهاند. و لذا «أمر» در اصطلاح، خودِ آن قول نيست تا بوييم معناى حدث ندارد؛ بله مرادشان طلب است كه معناى

اشتقاق دارد.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


