
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » کفایة الاصول » كفایة الاصول جلد اول(فقط متن) »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۱

کفایة الاصول
جلسه 51 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

پاسخ صاحب فصول از شق اول كلام محقّق شريف

در تنبيه اول گفته شد كه مفهوم مشتق يك مفهوم بسيط دارد.

صاحب فصول در مقام جواب از اين اشالات مير سيد عل (محقق شريف) مگويد:

ما اشال شما را روى هر دو صورت جواب مدهيم:

شق اول در كلام مير سيد عل اين بود كه ما اگر مشتق را يك مفهوم مركب بيريم به اين بيان كه «ناطق» به معناى ش ثبت له
النطق باشد، محقق شريف گفت: اگر مراد از شء، مفهوم شء باشد لازمهاش اين است كه در فصل، از فصل بودن خارج شده
و داخل در عرض عام شود؛ در حال كه فصل، بيانِ ذات مكند و بايد آنچه كه ذات شء است عنوانِ فصل را داشته باشد و

حال آنكه اعراض در ذاتيات راه ندارند.

صاحب فصول مگويد: اينكه بوييم: ناطق، مركب از مفهوم شء با قيد «ثبت له النطق» است بر اساس عرف لغت است.
وقت از لغوى مپرسيم ناطق يعن چه؟ لغوى مگويد: ناطق، يعن: شءاى كه نطق براى او ثابت است. ول منطقها در اين

معناى لغوى تصرف كرده و گفتهاند: ناطق را فصل براى انسان قرار مدهيم با القاء جزء اول كه مفهوم شء است و در معناى
لغوى تصرف مكنيم و با اين تصرف، ناطق را فصل قرار مدهيم.

پس ناطق در عرف منطق با ناطق در عرف لغت فرق دارد.

نقد و بررس كلام صاحب فصول و محقّق شريف

مرحوم آخوند مفرمايد: اين بيانِ صاحب فصول، صحيح نيست؛ زيرا با مراجعه به منطق، ظاهر اين است كه منطق، ناطق را با
همان معناى لغوى و بدون هيچ تصرف فصل انسان قرار داده است و منطق نمگويد كه ما در معناى لغوى ناطق تصرف

مكنيم و با اين تصرف آن را فصل انسان قرار مدهيم؛ بله با همان معناى لغوى ناطق را فصل انسان قرار دادهاند.

ـ خود مرحوم آخوند بعد از رد صاحب فصول، يك جواب به محقق شريف از قسمت اول كلام او مدهد و آن جواب آخوند اين
است:

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2198
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/40
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


اين اشال شما در صورت وارد است كه ما ناطق را فصل حقيق بدانيم نه فصل مشهورى. در باب فصل هم در فلسفه و هم در
.داريم و يك فصل مشهورى منطق فلسف منطق گفتهاند: يك فصل حقيق

فصل حقيق فلسف آن چيزى است كه مبدأ براى صورت نوعيه يك شء است و آن چيزى است كه شيئيت شء به اوست.

فصل مشهورى منطق آن عنوان است كه حاك از شء است و از لوازم آن شء است، و يا به تعبير دير: اظهر خواصِ يك
شء است.

بعد از روشن شدن اين دو عنوان، آخوند مفرمايد: ناطق، فصل حقيق فلسف نيست؛ زيرا ناطق از نطق است و دو احتمال در
نطق است: يا از آن تلّم و نطق ظاهرى تلّم اراده مشود كه از مقوله كيف مسموع است و كيف هم ي از اعراض است.

اگر مراد از ناطق، همين نطق ظاهرى است؛ روشن است كه نمتواند ذات باشد، زيرا نطق همين كيف مسموع است و كيف هم
از مقوله عرض است، نه از مقوله جوهر و ذاتيات.

و يا اينكه ناطق به معناى قوه درك كليات است و مراد تلّم ظاهرى نيست، كه از اين درك كليات تعبير به علم مشود؛ و
فلاسفه در علم اختلاف دارند كه بعضها گفتهاند: علم از مقوله كيف نفسان است، و بعض گفتهاند: از مقوله اضافه است

(نسبت بين عالم و معلوم)، و بعضها گفتهاند: علم از مقوله انفعال است، يعن: آن حالت تأثرپذيرى نفس است. ول با تمام اين
اختلافات كه در حقيقت علم وجود دارد، علم داخل در جوهر و ذاتيات نمشود.

بنابراين اگر ناطق را به درك كليات ـ يعن: علم ـ معنا كنيم باز عنوان جوهر و ذاتيات را پيدا نمكند. بنابراين ناطق، فصل
حقيق انسان نيست.

پس ناطق بهترين و نزديترين عنوان است كه از انسان حايت مكند و اظهر خواص انسان است.

بعد آخوند مفرمايد: آنچه كه در منطق به عنوان فصل اشياء بيان كردهاند اين فصل حقيق نيست و فصل حقيق، يعن: آنچه
كه مبدأ براى صور نوعيه اشياء است كه آن را فقط خدا مداند.

بعد آخوند شاهدى مآورد كه گاه اوقات منطقها در تعريف بعض ماهيات، دو فصل را ذكر مكنند؛ مثلا براى حيوان
مگويند: حساس متحرك بالارادة كه دو فصل هستند؛ در حال كه اگر اينها فصل حقيق حيوان باشند، فصل حقيق يك چيز و

در عرض هم بيشتر نيست پس اينكه دو فصل براى يك چيز قرار مدهيم كاشف از اين است كه فصل حقيق نيستند.

حالا آخوند به مير سيد عل مگويد: حالا كه ناطق، فصل حقيق نشد و از خواص و از اعراض شد پس مانع ندارد كه يك
عرض عام داخل در آن شود به اين معنا كه:

ناطق يك عرض خاص است كه اين عرض خاص مركب از دو جزء است: يك جزء آن مفهوم شء (عرض عام) و جزء دوم آن
ثبت له النطق است. اگر اين دو جزء را كنار هم بذاريم تركيب اين دو، يك عرض خاص به نام ناطق تشيل مدهد به نام

ناطق.

الندارد و اش ء باشد مانعء، مفهوم شچنين جواب دادند كه اگر مرادتان از ش ل كلام مير سيد علپس آخوند از قسمت او



لازم نمآيد.

جواب صاحب فصول از شق دوم كلام محقّق شريف

ـ سپس صاحب فصول از شق دوم كلام مير سيد عل جواب مدهد كه مير سيد عل گفت: اگر مراد از شء، مصداق شء
باشد و چون كه مصداق هر شء خودِ همان شء است، لازمهاش آن است كه در قضيه «الانسان ضاحك» جهت قضيه مذكوره

از امان به ضروريه انقلاب پيدا كند.

صاحب فصول جواب داده است كه: اين انقلاب در صورت است كه محمول قضيه را خود شء بيريم مطلقا، يعن: اگر
گفتيم: قضيه «الانسان ضاحك» به «الانسان شء» منحل مشود و شء را مطلق و بدون قيد له الضحك بيريد و محمول قرار

دهيد، اينجا حرف شما درست است؛ زيرا قضيه مشود: الانسان انسان، زيرا قرار شد مراد از شء، مصداق شء باشد و
مصداق شء در مورد هر چيزى همان چيز است، پس قضيه مشود: الانسان انسانٌ، و قضيه ضرورى مشود:

ول اگر محمول قضيه را شء مقيدِ به وصف «له الضحك» قرار دهيم كه «الانسان شء له الضحك»، دير اين ايراد شما وارد
نمشود؛ زيرا انسان به قيد «ضحك» ثبوتش براى انسان ضرورى نيست. پس دير اين قضيه ضرورى نخواهد شد.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


