
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » کفایة الاصول » كفایة الاصول جلد اول(فقط متن) »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۱

کفایة الاصول
جلسه 49 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

آخوند مفرمايد: ما معتقديم كه مشتق، حقيقتِ در خصوص متلبس است و معذلك، استدلال به اين آيه بر بطلان خلافت آنها
صحيح است و براى استدلال به اين آيه لازم نيست مشتق را حقيقت در اعم بدانيم. براى توضيح بايد مقدمهاى ذكر شود و آن

مقدمه اين است كه:

اگر يك عنوان در موضوع يك حم اخذ شد، اين عنوان مأخوذه در موضوعات احام سه صورت دارشته و از ي از اين سه
صورت خارج نيست:

1ـ عنوان كه براى اشاره به آن موضوع است. وجود و عدم عنوان دخالت در حم ندارد و چه آن عنوان باشد يا نباشد، حم،
مسلّم است و حم، معلّق بر آن عنوان نيست.

تنها اثرى كه اين عنوان دارد براى اشاره به موضوع آن حم است. از اين نوع عناوين به «عنوانِ مشير» تعبير مكنند. مثلا در
روايات داريم كه در مسجد از امام صادق عليهالسلامسؤال كردند كه احاديث شما را از چه كس اخذ كنيم. امام اشاره كردند
:م ندارد، يعندر ح ا اين «هذا الجالس» دخلن هذا الجالس» كه مشاراليه آن زرارة بود كه در مسجد نشسته بود. امكه: «م

اين چنين نيست كه زرارة با وصف اينكه جالس در مسجد باشد، بايد حديث را از او گرفت بله چه جالس باشد يا نباشد، در
مسجد باشد يا نباشد بايد حديث را از او گرفت.

ول حضرت براى اينكه اشاره به زرارة كنند اين قيد «هذا الجالس» را آوردند.

2ـ يك عناوين داريم كه اين عناوين، دخالت در حم دارند و اين عناوين علّت براى حم هستند؛ ول صرفِ تحقق آن عنوان و
مبدأ در يك زمان، براى ترتّب حم كاف است، يعن: ولو اين كه اين عنوان و مبدأ در يك زمان از بين برود، ول به صرفِ اين
كه اين مبدأ و عنوان در يك زمان تحقق پيدا كرده است براى ترتب حم كفايت مكند، مثل آيه سرقت كه وقت مبدأ سرقت با
يك ذات و با يك انسان در يك زمان متحد شده و از طرف دير هم علّت وجوب قطع يد، سارق بودن است؛ و لذا همين مقدار

كه در يك زمان اين سرقت با اين شخص متحد شد و اين ذات، سارق شد ولو اينكه بعدا هم چند سال از عمر او بذرد و دير
سرقت انجام ندهد، همان مقدار براى ترتب حم وجوب قطع يد كاف است.

3ـ عنوان كه در موضوع حم اخذ مشود و آن عنوان، علّتِ براى حم است و مجرد تلبس ذات به آن عنوان در يك زمان؛
:م، وجودا و عدما دائرمدار آن عنوان است، يعنر: آن حكند؛ و به تعبير ديم هميشه مترتب باشد كفايت نمبراى اين كه ح

اگر آن عنوان باشد، حم هست و هر لحظه كه آن عنوان رفت، آن حم هم مرود؛ مثل مسئله اجتهاد كه مگويند: از زيد تقليد
كنيد، چون كه مجتهد است. عنوان مجتهد و مبدأ اجتهاد علّت براى وجوب تقليد است و اين چنين نيست كه بوييم: اگر زيد،

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2198
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/40
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


ولو در زمان مختصرى مجتهد بوده است، براى هميشه تقليد از او واجب باشد؛ بله زيد ماداميه عنوان مجتهد را دارد
واجبالتقليد است.

مرحوم آخوند بعد از ذكر اين سه صورت مگويد: اكنون آيه مورد بحث را كه ظالمين و عنوان ظلم در آن آمده است مورد
بررس قرار مدهيم تا ببينيم اين عنوان از كدام يك از اين سه صورت است.

ش نيست كه اين عنوان ظلم از قبيل قسم اول ـ كه عنوان در وجود و عدم حم دخالت ندارد ـ نيست، و ظالمين مسلّما از
عناوين مشيرة هم نيست؛ بله قطعا دخالت در حم دارد. پس صورت اول، كنار مرود.

آخوند به اعمها مگويند: استدلال شما به آيه شريفه در اين كه مشتق حقيقت در اعم است، در صورت تمام است كه اين
عنوان ظالمين از قبيل قسم سوم عناوين باشد، يعن: اگر گفتيم: ظالمين از عناوين است كه حم امامت و خلافت، وجودا و

عدما دائرمدار آن است؛ اگر عنوان ظلم الآن حقيقتا باشد، لا ينال ... پس نتيجهاش اين مشود كه چون ائمه به آيه بر بطلان
خلافت، استدلال كردند پس ظالمين حقيقتا در اين دو نفر، استعمال شد و اين دو نفر با اين كه قبلا متلبس به ظلم بودند ول ائمه

الآن هم حقيقتا به اينها ظالم اطلاق كردند.

پس شما اعمها اگر بتوانيد اثبات كنيد كه عنوان ظلم از قبيل قسم سوم است، مدّعاى شما (اعم بودن مشتق) اثبات مشود.
ول ما دو مطلب اينجا داريم:

1ـ مطلب اول: دليل نداريد كه در آيه، عنوان ظلم از قبيل قسم سوم باشد؛ بله احتمال مدهيم از قبيل قسم دوم باشد. همين
مجرد احتمال، جلوى استدلال شما را مگيرد و شما بايد دليل بياوريد كه در آيه، كلمه ظلم از قبيل قسم سوم است؛ در حال كه

ما مگوييم دو احتمال وجود دارد: احتمال قسم سوم و احتمال قسم دوم، و همين احتمال جلوى استدلال شما را مگيرد و
بيان شما را مخدوش مكند.

2ـ مطلب دوم: قرينه داريم كه در اين آيه، عنوان ظلم از قبيل قسم دوم است و آن قرينه عبارت از قرينه مقاميه، يعن: خداوند
در مقام بيان عظمت شأن و رفعت منصب امامت است و چون در چنين مقام است مخواهد به ابراهيم بفرمايد: اگر در ذريه

تو كس يك لحظه هم متلبس به كفر و ظلم شده باشد تا آخر عمرش صلاحيت براى امامت ندارد.

پس خداوند در مقام اين مطلب است كه اگر كس يك لحظه مرتب ظلم شود ولو بعدا توبه كند، إل الأبد محروم از مقام امامت
است بنابراين، اين قرينه مقاميه ما را هدايت مكندكه اين عنوان از قبيل عناوين قسم دوم است.

إن قلت: مستشل مگويد: ما اين قرينه را قبول داريم، ول طبق بيان شما اگركس در گذشته يك لحظه متصف به ظلم بوده و
الآن به او بخواهيم ظالم اطلاق كنيم، اين مجاز مشود. و شما كه مشتق را حقيقت در متلبس مدانيد بايد بوييد: استعمال

ظالم در مورد ابوبر و عمر كه قبل از اسلام متلبس به كفر و ظلم بودند، استعمال مجازى است؛ در حال كه ظاهر آيه شريفه و
ظاهر استدلال امام اين است كه امام بر اساس وضع و استعمال حقيق استدلال مكند و ظاهر استدلال امام اين است كه اينها

الآن حقيقتا ظالم هستند و مشمول آيه هستند.

قلت: ما كه مگوييم مشتق حقيقت در متلبس است، لازم نيست بوييم استعمال ظالم در آيه، استعمال مجازى است.

اگر مشتق را در ما انقض به لحاظ حال نطق استعمال كنيد، استعمالِ مجازى است؛ ول اگر به لحاظ حال تلبس، مشتق را در



ما انقض استعمال كنيم اين استعمال، حقيق است و مجازى نيست، يعن: ابوبر ظالم، به لحاظ آن زمان كه متلبس به ظلم و
كفر بوده است و اين استعمال مجازى نيست و حقيق است.

جواب دير اين كه: شما اين ظاهر را از كجا آورديد و از كجا فهميديد كه ظهور استدلال امام در اين است كه اين استعمال،
استعمال حقيق است؟ و حال آنه مواردى داريم كه امام به نحو استعمال مجازى استدلال فرمودهاند؛ بله بهطور كلّ لفظ بايد
در معناى خودش ظهور داشته باشد، چه به نحو استعمال حقيق و چه به نحو استعمال مجازى. و مدانيم كه اگر لفظ به كمك

قرينه ظهور در معناي داشته باشد اينجا هم اصالة الحقيقه جارى مشود.

بنابراين ائمه هم گاه از راه استعمالات مجازيه استدلال مكنند؛ زيرا آن چه كه در استدلال لازم است ظهور عرف است ولو
اينكه از استعمال مجازى اين ظهور عرف بدست آيد.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


