
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » کفایة الاصول » كفایة الاصول جلد اول(فقط متن) »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۱

کفایة الاصول
جلسه 44 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

أمر ششم

آخرين مقدمه در مقدمات بحث مشتق، عبارت است از اينكه چنانچه بعدا نتوانيم ي از دو قول در مسئله را از راه ادله اثبات
كنيم، يعن: دليل كه ثابت كند كه مشتق حقيقت در خصوص متلبس به مبدأ و يا حقيقت در اعم است، پيدا نرديم و براى ما
شك پيدا شد كه مشتق حقيقت در كدام است؛ بحث در اين است كه آيا هنام شك آيا اصل داريم كه بر طبق آن عمل كنيم يا

خير؟

خواهيم از آن بحث كنيم وجود يا عدم وجود اصل در خصوص خود مسئله است؛ ولگويد: آنچه كه در اينجا مآخوند م
نسبت به احام كه بر ي از اين دو قول متفرع مشود، فعلا بحث نداريم.

پس محل بحث اين است كه در خصوص مسئله، يعن آنجا كه شك داريم كه مشتق حقيقت در خصوص متلبس يا اعم است،
آيا اصل داريم يا نه؟

در ميان اصول لفظيه هيچ اصل لفظ كه هنام شك بر آن اعتماد كنيم نداريم، فقط دو اصل را در اينجا مطرح كردهاند كه
آخوند نسبت به هر يك از اين دو اصل، دو ايراد و اشال مطرح مكند.

اصل اول: اصل عدم ملاحظه خصوصيت است.

گفته شده است كه در اينجا وقت شك مكنيم كه آيا مشتق حقيقت در معناى عام ـ يعن: اعم از متلبس و منقض ـ و يا
حقيقتِ در خصوص متلبس است؛ امر دائر است بين اينكه آيا ملاحظه عموم شده است يا ملاحظه خصوصيت؟

اينجا مگوييم: اصل اين است كه ملاحظه خصوصيت نشده است.

قائل مگويد: در اينجا فرق ميان عام و خاص اين است كه خاص همان عام است ول همراه با يك خصوصيت ـ مثلا در عالم
.تبنابراين از اين جهت كه خاص همان عام است همراه با يك خصوصي .با يك خصوصيت عادل، عادل همان عالم است ول

پس شك مكنيم  كه آيا زائد بر عموم، خصوصيت هم ملاحظه شده است يا نه؛ اصل، عدم ملاحظه خصوصيت است.

بنابراين راه، وقت مگوييم: اصل آن است كه خصوصيت ملاحظه نشده است، متوان چنين نتيجه گرفت كه عموم ملاحظه
شده است، يعن: مشتق، حقيقت در اعم از متلبس و منقض است.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2198
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/40
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


آخوند مگويد: بر اين اصل، دو اشال وارد است:

1 ـ اشال اول، مسئله تعارض است. همانطور كه شما مگوييد اصل، عدم ملاحظه خصوصيت است؛ اصل عدم ملاحظه
عموميت هم هست.

منشأ قول قائل به اين اصل، اين است كه خيال كرده است كه مسئله عموم و خصوص در مانحنفيه هم مانند ساير عمومات و
خصوصات است. در موارد دير كه مخواهيم خاص را معنا كنيم، مگوييم: خاص همان عام است همراه با يك قيدى و

خصوصيت. اينجا هم خيال شده است كه همينطور است.

آخوند مگويد: اينجا چنين نيست و عام و خاص در مقابل يديرند. اينكه بوييم: مشتق حقيقت در اعم و يا حقيقت در
خصوص متلبس است، در مقابل هم هستند و به تعبير دير، گرچه بين خاص و عام در وجود خارج اتحاد است اما بين اين

دو از نظر مفهوميت تباين است و مفهوم خاص با مفهوم عام متباين هستند و مفاهيم در حد مفهوميت متبائنات هستند و مقابل
يديرند؛ و وقت در مقابل هم بودند اينطور نيست كه خاص همان عام باشد همراه با يك قيدى. پس وقت اين دو در مقابل هم

شدند، اگر شما گفتيد: اصل، عدم ملاحظه خصوصيت است؛ ما هم مگوييم: اصل، عدم ملاحظه عموميت است.

اشال دوم، عدم جريان خود اين اصل در اينونه موارد است؛ بر فرض اينكه اين تعارض هم كنار برود. شما مخواهيد اين
اصل را به عنوان اصل لفظ جارى كنيد و لذا مگوييم:

اصول لفظيه عقلائيه در موردى جارى مشوند كه ما شك در اصل مراد متلم داشته باشيم مثل اصالة الحقيقة كه براى
تشخيص اصل مراد متلّم است، مثلا در مثال «جئن بأسدٍ» چه چيزى را اراده كرده است، در اينجا اصالة الحقيقه مگويد:

متلّم، معناى حقيق را اراده كرده است ـ ، ول اين اصول لفظيه، كيفيت المراد را براى ما بيان نمكنند. زيرا دليل اصول
لفظيه، بناء عقلاء است، و اگر از عقلاء سؤال كنيم كه كجا اصول لفظيه را جارى مكنند، مگويند: جاي كه موضوعله لفظ
براى ما مشخص است، ول مراد متلّم براى ما مجهول است. پس اصول لفظيه، موضوعله را تعيين نمكند، يعن: اگر در

جاي متلم معناي را اراده كرده است، مثلا در «جئن بأسدٍ» مدانيم كه حيوان مفترس را اراده كرده است، با اصالة الحقيقة
نمتوانيم بوييم كه اين معنا، حقيق است. و لذا با اصل عدم الخصوصية نمتوانيم موضوعله را مشخص كنيم و بوييم: يك

اصل لفظ به نام عدم ملاحظه خصوصيت داريم و با آن موضوعله مشتق را مشخص كنيم. و اگر مراد از اين اصل عدم
خصومت استصحاب باشد، اشال آن اين است كه در استصحاب مستحصب بايد داراى اثر شرع باشد و عدم ملاحظه

خصوصيت داراى اثر شرع نيست.

اصل دوم: كه نتيجه آن همان نتيجه راه اول است كه مشتق حقيقت در اعم از متلبس و منقض است، قائل مگويد:

اگر بوييم: مشتق، مشترك معنوى بين متلبس و منقض است، اين يك احتمال است؛ و احتمال دير اين است كه بوييم: مشتق
در خصوص متلبس، حقيقت است و در منقض، مجاز است. پس امر، دائر بين اشتراك معنوى و حقيقت و مجاز است. و

قاعده كلّ داريم كه هنام كه امر دائر بين اين دو شد، اشتراك معنوى أول است؛ زيرا مشترك معنوى بر حقيقت و مجاز غلبه
دارد؛ و اين غلبه، سبب است براى اين كه ما احتمال اشتراك معنوى را بر حقيقت و مجاز ترجيح دهيم، و وقت اشتراك معنوى را

ترجيح داديم معنايش اين است كه مشتق، حقيقت در اعم است.

اينجا هم دو اشال است:



1 ـ اشال اول، اشال صغروى است، يعن: مگوييم كه ما غلبه را قبول نداريم و همانطور كه مشترك معنوى در استعمالات
زياد است، حقيقت و مجاز هم زياد است.

2 ـ اشال دوم، اشال كبروى است كه بر فرض اينكه اين غلبه را قبول كنيم، چيزى كه اين غلبه براى ما مآورد، ظن است؛ و
دليل است؛ ول حقيقت در اعم :كند كه مشتق مشترك معنوى است، يعنايجاد م غلبه اشتراك معنوى بر حقيقت و مجاز، ظن

بر حجيت اين ظن نداريم.

 سپس آخوند مفرمايد: در آن حم كه مترتب بر اين مسئله مشود اصل عمل داريم. در خود مسئله، اصل لفظ و اصل
عمل نداريم؛ ول در آن حم كه مترتب بر اين نزاع مشود اصل عمل داريم و اين اصل عمل به اختلاف موارد، مختلف

مشود.

مول اگر گفت: اكرم كل عالم؛ عالم، ي از مشتقات و اسم فاعل است و نزاع در آن، جارى است. در مورد زيدى كه قبلا عالم
س و منقضاز متلب شده است، اگر گفتيم: مشتق، حقيقت در اعم س نيست و علم از او منقضر متلبالآن دي بوده است ول

است، اكرام اين زيد واجب است؛ و اگر گفتيم: مشتق، حقيقت در خصوص متلبس است، اكرام اين زيد كه الآن متلبس نيست،
واجب نيست.

در بعض از موارد، اصالة البراءة و در بعض موارد، استصحاب را در همين مثال جارى مكنيم، يعن: بايد ببينيم زمانِ تشريع
حم چه زمان است، و زمان كه مول گفت: «اكرم كل عالم» دو صورت دارد:

1 ـ اين نطق مول بعد از انقضاء مبدأ است، يعن: زيد، منقض از مبدأ شد و بعد مول گفت: اكرم ...

وقت بعد از انقضاء از مبدأ، مول گفت: اكرم ... اگر مشتق، حقيقت در خصوص متلبس باشد، وجوب نيست؛ و اگر حقيقت
در اعم باشد، اكرام واجب است.

نتيجه اين اختلاف اين مشود كه با «اكرم ...» شك مكنيم كه آيا وجوب اكرام نسبت به زيد حادث شد يا نه؟ پس شك در
اصل وجوب داريم كه مشود شك در اصل تليف كه مجراى اصل براءة است.

پس اصالة البراءة آنجا جارى مشود كه زمانِ تشريع (حم مول) بعد از انقضاء مبدأ باشد.

2ـ قبل از انقضاء مبدأ، مول بويد: اكرم ... هنوز زيد متلبس به مبدأ علم است و مول در همين زمان تلبس مگويد: اكرم...
نتيجه اين مشود كه زيد هم واجب الاكرام است. حالا همين زيدِ واجب الاكرام، اگر علم از او منقض شد، شك مكنيم كه آيا
وجوب اكرام او از بين رفت يا نرفت؛ اينجا مجراى استصحاب است، يعن: قبلا كه متلبس به مبدأ بود وجوب اكرام داشت،

حالا كه مبدأ از او منقض شد در وجوب اكرام او شك مكنيم وجوب اكرام را استصحاب مكنيم.

پس در اينجا زيد، حالت سابقه وجوب اكرام دارد؛ ول در صورت قبل ـ كه نطق مول بعد از انقضاء است ـ زيد، حالتِ سابقه
وجوب اكرام را ندارد و لذا در صورت قبل، مجراى استصحاب نبود.



خلاصهاى از مقدّمات

1ـ مرحوم آخوند فرمود: مشتق، يعن: مبدأي ـ مثل علم كه ـ با ذات اتحاد پيدا كند بهطورى كه در اثر اين اتحاد ما بتوانيم يك
مفهوم را انتزاع بنيم.

2ـ ابتداء گفته شد كه بين مشتق اصول و نحوى، عموم و خصوص منوجه است؛ ول بعد فرمودند: اگر كس اين نسبت را
قبول نند، مگوييم: بعض چيزهاي كه جامد نحوى هستند داخل در محل نزاع هستند.

3ـ نزاع اختصاص به اسم فاعل ندارد.

4ـ نزاع در اسم زمان هم جريان دارد.

5 ـ اختلاف در مبادى، سبب اختلاف در نزاع ما نمشود؛ گرچه باعث اختلاف در كيفيت تلبس مشود.

6 ـ آخوند فرمود: مراد از لفظ «حال» در عنوان نزاع، حال تلبس است و مراد حالِ نطق ـ كه در مقابل ماض و مضارع است ـ
نيست. و براى اين ادعايشان يك دليل ـ با استفاده از مثال ـ و يك مؤيد آوردند، و قول كسان را كه مگفتند مراد حالِ نطق است

ابطال كردند.

7ـ وقت كه ما در معناى مشتق شك كنيم و دليل بر هيچ يك از اقوال پيدا ننيم، اصل لفظ در خصوص خود مسئله كه بر آن
اعتماد كنيم نداريم؛ ول اصل عمل در حم كه مترتب بر مسئله است داريم كه آن اصل عمل هم در بعض از موارد، براءة

است و آنجاي است كه آن حم بعد از انقضاء از مبدأ باشد؛ و در بعض از موارد، استصحاب است و آنجاي است كه حم،
قبل از انقضاء مبدأ باشد.

بحث ما تا كنون در مقدّمات بحث مشتق بود و اكنون به نقل اقوال مپردازيم كه اقوال در مسئله زياد است كه حدود 6 قول
است و معمولا بين متأخرين حادث شده است. از ميان اين 6 قول، فقط دو قول در نزاع باب مشتق بين متقدّمين بوده است:

1ـ مشتق براى خصوص متلبس به مبدأ وضع شده است و لذا استعمال آن به خصوص متلبس، حقيقت و در غير آن مجاز
است.

2ـ مشتق براى اعم از متلبس و منقض وضع شده است و استعمالش در هر دو حقيقت است.

اما چهار قول دير كه مسئله تفصيل بين مبادى يا اختلاف حالات است، اقوال است كه بين متأخرين حادث شده است.

آنچه كه مختار مرحوم آخوند است ـ با توجه به مقدمات مذكور ـ ، اين است كه مشتق حقيقت در خصوص متلبس است و دو
دليل اقامه مكنند:

آيد، خصوص ذاتآنچه كه از عالم و ضارب به ذهن م ،يا زيدٌ ضارب گويند: زيدٌ عالمم ل: تبادر است. وقت1ـ دليل او
است كه در زمان نسبت، متلبس به مبدأ باشد و خصوص زمان تلبس متبادر شود.



2ـ دليل دوم: صحت سلب از «ما انقض» است. اگر كس ديروز ضارب بوده است و الآن ضارب نيست متوانيم بوييم:
«بينيم كه اگر مشتق را در «ما انقضت است؛ پس مت سلب هم علامت مجازيت سلب دارد، و صحليس بضاربٍ» و صح»

استعمال كرديم استعمالِ مجازى است.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


