
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » کفایة الاصول » كفایة الاصول جلد اول(فقط متن) »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۱

کفایة الاصول
جلسه 39 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

أمر دوم

بعضها گفتهاند: جريان نزاع در باب مشتق اصلا در اسم زمان امان ندارد. در اسم مفعول و ... قابل جريان است، ول در
اسم زمان امان جريان نزاع نيست؛ زيرا در باب مشتق نزاع در اين است كه آيا مشتق حقيقت است در خصوص ذاتِ متلبس

به مبدأ، يا علاوه بر آن ذات را كه مبدأ از او منقض شده و لباس مبدأ را از تن بيرون آورده است نيز متوان حقيقتا مشتق را بر
آن اطلاق كرد؟ بنابراين در هر دو صورت (تلبس و انقضاء) بايد ذات باق باشد. ذات در ضارب، زيد است و مبدأ، ضرب

است. زيد در يك زمان تلبس به ضرب پيدا كرد و در زمان دير اين تلبس منقض شد، ول ذات، يعن: خود زيد در هر دو
صورت باق است.

پس شرط امان جريان نزاع در مشتق آن است كه ذات در صورت تلبس و انقضاء باق باشد؛ و روى همين مبنا در بحث قبل
گفتيم مشتقات كه مبدأ آنها داخل در ذاتياتِ ذات است چونكه با از بين رفتن مبدأ، ذات از بين مرود، نزاع در آنها جريان

ندارد.

گويد: اين نزاع در اسم زمان هم جريان ندارد؛ زيرا در اسم زمان مثل مقتل (زمان قتل) كه لحظاتل روى همين بيان ممستش
به عنوان زمان قتل مطرح است، ذات عبارت است از: يك قطعهاى از اين وجود، يعن: زمان كه ي از موجودات امان غير

قار است، و مبدأ هم قتل است.

مستشل مگويد: در اسم زمان اين نزاع، امان جريان ندارد؛ زيرا ذات، يعن: زمان يك وجود غير قار دارد، يعن: يوجد
فينعدم ثم يوجد وينعدم؛ پس ذات، قرارى ندارد و لذا اين ذات، يك فرد و يك صورت بيشتر ندارد و اين 5 دقيقه فقط صورت

تلبس را مپذيرد. بعدا كه قتل تمام شده و مبدأ منقض مشود دير ذات نداريم كه بوييم مبدأ از اين ذات منقض شده است.

به عبارت دير: در اسم زمان با از بين رفتن مبدأ، ذات هم از بين مرود و دير ذات باق نيست تا نزاع شود كه آيا حقيقتا
مشتق بر او اطلاق مشود يا خير؟

به بيان دير: در محل نزاع بايد در هر دو صورت تلبس و انقضاء، ذات باق باشد. در اسم زمان در صورت تلبس، ذات هست؛
ول بعد كه مبدأ از بين رفت، ذات هم از بين مرود.

به عبارت دير، مستشل مگويد: نزاع در اين است كه آيا مشتق حقيقت در خصوص متلبس است يا حقيقت در اعم از
متلبس و غير متلبس است اعم يعن: قدر جامع بين متلبس و منقض و اين قدر جامع متوقف است بر اينكه ذات در دو صورت

توان گفت كه مشتق نسبت به اين ذات در اعمماند، م بماند. اگر ذات ـ مثل زيد ـ در هر دو صورت تلبس و انقضاء باق باق

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2198
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/40
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


وضع شده است؛ ول در زمان با از بين رفتن مبدأ، ذات هم از بين مرود و وقت ذات باق نيست پس ما نمتوانيم در زمان،
فرضِ اعم كنيم و امان اعم وجود ندارد؛ زيرا فرض اعم و قدر جامع متوقف است به اين كه ذات در هر دو صورت باق باشد.

پس اسم زمان وضع شده است براى خصوص متلبس، و چيزى به نام اعم امان ندارد. اين خلاصه اشال است.

مرحوم آخوند در پاسخ يك جواب حلّ مدهد و براى آن دو مؤيد ذكر منمايد.

اما جواب حلّ: به نظر ما نزاع، در اسم زمان هم جريان دارد. مرحوم آخوند مفرمايد: اگر ما يك مفهوم عام داشتيم و اين
مفهوم عام در عالم خارج يك فرد داشت و مصداقش منحصر به يك فرد بود، اين انحصارِ مصداق به يك فرد سبب نمشود كه

تواند در مقام وضع، لفظ را براى معناى عامه واضع موييم واضع هم بايد لفظ را براى خصوص آن فرد وضع كند؛ بلب
وضع كند ولو اينكه اين معناى عام در عالم خارج يك مصداقِ منحصر به فرد بيشتر نداشته باشد.

اين جواب حلّ آخوند بود، ول آخوند تبيين نمكند كه عام و فرد در مانحنفيه چيست.

تطبيق جواب آخوند بر مانحنفيه:

تمام بيان مستشل اين است كه تصوير معناى اعم و عام در اسم زمان امان ندارد.

آخوند مفرمايد: چنين تصويرى امان دارد؛ زيرا ممن است واضع اسم زمان، را براى يك معناى اعم از منقض و متلبس
وضع كند ول در خارج اين معناى عام يك مصداق بيشتر نداشته باشد و آن يك فرد هم خصوص متلبس به مبدأ باشد؛ واضع

در مقام وضع مگويد: من وضع مكنم «مقتل» را براى آن كلّ زمان كه قتل در آن اتفاق مافتد، و حال آنه اين كلّ در عالم
خارج يك مصداق بيشتر ندارد و آن همان قطعهاى از زمان است كه قتل در آن اتفاق افتاده است.

زمان ّآن مفهوم عام كه كل س وضع كند، ولو متلب تواند آن را براى مفهوم اعم از منقضبنابر اين در اسم زمان واضع م
است كه حادثه در آن واقع شده است منحصر در متلبس است؛ پس انحصار مصداق موجب نمشود كه بوييم واضع از

ابتداء بايد لفظ را در خصوص آن فرد وضع كند.

اما دو مؤيد: اگر وضع براى مفهوم عام در جاي كه مفهوم، عام است و مصداق هم واحد و منحصر در يك فرد است، صحيح
نمباشد؛ پس چرا علماى نحو در لفظ جلاله اختلاف كردند كه اله آيا علَم براى وجود شخص معين و علَم شخص است و يا

اله اسم جنس است و يك مفهوم كلّ دارد به معناى «الذات المستجمع لجميع صفات الماليه»؟

اگر واقعا آن جاي كه مصداق واحد است امان نداشته باشد كه واضع، لفظ را براى عام و كلّ وضع كند؛ اين اختلاف راه
نداشت و همه بايد بويند كه اله، علَم شخص است. ول همه كسان كه مگويند اله، مفهوم عام است، ول با ادله توحيد

ثابت مكنند كه مصداق اين مفهوم كلّ در خارج، ي است.

مؤيد دوم: اگر كس بويد: در اله اختلاف است و ما قول به كلّ بودن مفهوم اله را قبول نداريم؛ مگوئيم: لفظ واجب را
مطرح مكنيم كه مفهوم عام است، ول از نظر وجودى در خارج يك فرد بيشتر ندارد. پس اشال ندارد كه يك مفهوم را

واضع به نحو عام وضع كند ول در خارج يك فرد بيشتر نداشته باشد.



امر سوم

گفتيم مشتق، مبدأي است كه بر ذات جارى شود و با ذات اتحاد پيدا كند، بنابراين افعال (فعل ماض و مضارع و امر) از نزاع
خارج هستند؛ زيرا نسبت افعال به ذات، اتحاد نيست، بله به ذات اسناد داده مشوند حتّ در جمله «زيدٌ ضرب» كه نحوى
مگويد: قضيه حمليه و اسميه است، أما به نظر دقيق اصول اين قضيه، حمليه نيست؛ زيرا در بابِ حمل، اتحاد لازم است،

يعن: محمول بايد با موضوع متحد باشد و حال آنه ضرب با زيد اتحاد ندارد و فقط به زيد اسناد داده مشود؛ ول در قضيه
زيدٌ ضارب متوانيد بوييد: زيد همان ضارب است. اصلا ي از راههاى تشخيص قضيه حمليه و اتحاد محمول و موضوع،

آوردن يك «هو» است يعن: متوان گفت: زيدٌ هو ضارب، ول نمتوان گفت: زيدٌ هو ضرب.

پس افعال با ذوات متحد نيستند، پس مشتق اصول نيستند؛ زيرا نمتوانند با ذات اتحاد پيدا كنند.

مصادر هم ـ چه مجرد و چه مزيد ـ از محل نزاع خارج هستند؛ زيرا اگر گفتيد: زيدٌ ضرب، قابل اتحاد با زيد نيست، پس مشتق
اصول نيستند.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


