
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » ظن »

در تاریخ ۲۹ اردیبهشت ۱۳۸۷

بحث ظن
جلسه 96 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

استدلال به آيات سوره فصلت بر عدم تحريف قرآن

آيه دوم كه براي عدم تحريف قرآن به آن استدلال شده است، آيات 41 و 42 سوره فصلت ــ سوره ح م سجده ــ
يمح نم تَنْزِيل هخَلْف نلا م و هدَيي نيب نم لالْباط يهتالا ي*زِيزع تابَل نَّها و مها جاءرِ لَموا بِالذِّكفَرك نَّ الَّذِينفرمايد: « ااست.م
حميدٍ »؛به سه قسمت از اين آيات شريفه در اين مدعا استدلال شده است.معناي اجمال آيه اين است: كسان كه كافر به ذكر

هستند, بدانند كه اين قرآن كتاب عزيز است. عزيز به معناي نفوذ ناپذير و محم است. اين كتاب خودش توصيف م‌كند که
قرآن عزيز است، و ف حد نفسه محم است؛ مجموعاً براي عزيز دو معنا ذكر شده است؛ ي عديم النظير, يعن چيزي كه نظير

ندارد و ب نظير است. البته گاه م‌گويند «عزيز الوجود»، كه اين معنا اينجا مراد نيست. معناي دوم «المنيع الممتنع من أن
يغلب» است؛ يعن چيزي كه بر آن غلبه نم‌شود؛ هيچ چيزي بالاتر از آن و فوق آن معنا ندارد, و امتناع دارد كه مغلوب واقع

شود. پس, وقت گفتيم اين كتاب عزيز است, يعن غير از خودش در او راه پيدا نم‌كند؛ فقط خودش هست و خودش. باطل در
آن راه پيدا نم‌كند؛ آنچه كه مخالف با حق است, در اين كتاب راه پيدا نم‌كند.

قسمت سوم آيه ــ تَنزِيل من حيم حميدٍ ــ را به منزله تعليل گرفته‌اند براي وانَّه لَتَاب عزِيز ؛ يعن چون قرآن تنزل يافته خداوند
حيم است، که حيم از احام و اتقان م‌آيد؛ از موجودي كه همه امور او و همه افعال او محم و متقن هست, لذا, قرآن محم

و متقن است. نسبت به اين دو قسمت از آيه در مانحن فيه اشال نردند؛ به هر کدام از اينها م شود براي عدم تحريف قرآن
استدلال کرد. اگر ما بوديم و انَّه لَتَاب عزِيز , به خود همين م‌شود استدلال كرد كه در قرآن کريم تحريف راه پيدا نم‌كند؛

نم كند. به تَنزِيل‌دام در آن راه پيدا نمال، بطلان، نقصان، زياده و... هيچنفوذ ناپذير شد, شبهه, اش عزيز يعن كتاب وقت
حيم حميدٍ نيز به همين بيان م‌شود استدلال كرد. اما عمدة بزرگان وقت خواستند به اين آيات براي عدم تحريف استدلال كنند,

به  ياتيه الْباطل من بين يدَيه و من خَلْفه  استدلال كرده‌اند؛ که م‌فرمايد: اين كتاب, كتاب است كه باطل در آن راه پيدا
نم‌كند. من بين يدَيه, يعن من بين يدَيه القرآن؛ و من خَلْفه , يعن من خلف القرآن. شايد در بعض از ترجمه‌ها يا در بعض از

تفاسير ضمير را به رسول برگردانده باشند که اين به ظاهر صحيح نيست؛ هرچند که شايد نتيجه ي باشد, اما ظاهر اين است
كه ضمير به خود قرآن بر م‌گردد.

استدلال به آيه شريفه اين است كه اين كلمه «باطل» در اينجا الف و لام جنس دارد؛ يعن جنس باطل در اين قرآن راه پيدا
نم‌كند، و جنس اگر در سياق نف واقع شود, مثل نره در سياق نه, افاده عموم م‌كند؛ بنابراين, يعن هيچ باطل، هيچ

مصداق از مصاديق باطل در اين قرآن راه پيدا نم‌كند. باطل مصاديق دارد؛ اولين و مهمترين مصداق باطل كذب است, که
در قرآن راه پيدا نم‌كند. مصداق دوم تناقض است که در قرآن راه ندارد؛ و مصداق سوم, تحريف است؛ چه تحريف به زياده و
چه تحريف به نقيصه, هر دو باطل است و در قرآن راه پيدا نم‌كند.  من بين يدَيه يعن زمان نزول قرآن، همين زمان كه قرآن

نازل م‌شود, باطل در آن راه پيدا نم‌كند؛ و  من خَلْفه , يعن بعد از اينه نزول قرآن تمام شد نيز باطل در آن راه پيدا نم‌كند.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/75
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=41&a=42
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=41&a=41
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=41&a=42
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=41&a=42
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=41&a=41
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=41&a=41
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=41&a=41
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=41&a=42
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=41&a=42
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=41&a=42
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=41&a=42


همينجا باز ما م‌توانيم اين را بوييم که اگر يك چيزي غير از كلام خدا باشد, عنوان باطل را دارد. اگر چيزي كلام انسان شد,
در آن اشال و زياده و نقيصه و بطلان راه پيدا م‌كند. اين كه در زمان ما بعضها اين شبهه را القا م‌كنند كه آيات قرآن دو

قسم است, بعض كلام نبوي و پيامبر است؛ هر چند که براي پيامبر يك قدسيت خيل متعال را تصور م‌كنند و م‌گويند از آن
روح قدس متعال اين كلمات ترشح كرده است، ول باز اين کلام م شود کلام انسان؛ در كلام انسان هم هرچند که انسان در
اعل درجه معرفت و عرفان و تقرب به خدا باشد, باز بالاخره كلام انسان است و م‌شود که در آن شبهه و اشتباه و کذب راه

پيدا كند.

 ياتيه الْباطل من بين يدَيه يعن در همين زمان كه قرآن دارد بر پيامبر نازل م‌شود, اصلا هيچ باطل در آن راه پيدا نمکند. در
همان زمان اين خصوصيت وجود دارد كه باز اين نته متأسفانه در تفاسير يك مقدار كم توجه شده است. وقت ضمير را به
خود قرآن بر م‌گردانيم, يعن حين نزول القرآن ــ نه در اين تنزيل و آن كس كه واسطه بر نزول است كه جبرائيل است و آن

كس كه دارد مگيرد ــ هيچ بطلان راه پيدا نم‌كند. آيه نم‌خواهد بويد بعد از اينه قرآن به پيامبر رسيد, از حالا به بعد, بطلان
در آن راه پيدا نم‌كند. مخصوصاً تعليل هنام مناسبت دارد که ما زمان تنزيل را هم جزء قضيه قرار دهيم و بوييم که در

همان زمان نزول نيز بطلان در قرآن راه پيدا نم کند. بعد هم كه نازل شد, بعد از زمان نزول تا روز قيامت نيز بطلان در آن راه
پيدا نم کند. مرحوم علامه تعبيري دارند که دقت بفرماييد, شايد مؤيد عرض ما باشد.

ايشان م‌فرمايد: فالمراد بقوله من بين يديه و من خلفه زمانا الحال والاستقبال أي نزول وما بعده ؛ ايشان هم م‌فرمايند نزول و
ما بعد النزول ال يوم القيامه است؛ معناي «من بين يديه» زمان حضور پيامبر نيست؛ «من خلفه» مراد, بعد از رحلت پيغمبر
نيست. بعد م‌فرمايند: يك قول قيل وجود دارد که گفته‌اند در عرب اين كلمه «من بين يديه و لا من خلفه» كنايه آورده م‌شود
از جميع ازمنه؛ فهو مصون من البطلان من جميع الجهات. سپس مصاديق باطل را ذکر م کنند: والمدلول عل أي حال أنه لا
تناقض ف بياناته لا يأتيه الباطل ، يعن آيه همان وقت كه نازل م‌شود, اگر مناقض با آيه قبل باشد, م‌شود باطل؟ م‌فرمايند:

نه، ولا كذب ف اخباره در اخبار قرآن كذب نيست، ولا بطلان يتترب ال معارفه وحمه وشرائعه بطلان به معارف و حم و
شرايع راه پيدا نم‌كند ولا يعارض ولا يغير بادخال ما ليس منه فيه چيزي كه از قرآن نيست داخل در آن نم‌شود. أو بتحريف

آية من وجه ال وجه فالاية تجري مجري قوله تعال انا نحن نزلنا الذكر و انا له لحافظون . اين استدلال به اين آيه شريفه.

اشالات حاج نوري به استدلال فوق

مرحوم حاج نوري در كتاب فصل الخطاب اشالات بر اين مدعا ـ يعن عدم تحريف ـ وارد كرده و بعد, خودش يك معناي
داريم در ذيل اين آيه كه اين روايات, اصلا ال ايشان اين است كه رواياتري را براي آيه شريفه ذكر كرده است. اولين اشدي
مسئله تحريف را مطرح نم‌كند. دو روايت م‌آورند, ي از كتاب تفسير عل بن ابراهيم قم و ي هم از كتاب ديري است.

در روايت اول دارد لا يأتيه الباطل من بين يديه , يعن من قبل التورات ؛ يعن در تورات چيزي كه اين قرآن را باطل كند, نيست؛
ولا من قبل الانجيل و الزبور همچنين است نسبت به انجيل و زبور. ولا من خلفه أي لا يأتيه من  بعده يبطل کتاب؛ يعن يك كتاب
ديري كه در آينده بخواهد بيايد و قرآن را ابطال كند, نيست. در مجمع البيان روايت ديري آورده و «من بين يديه» را معنا كرده
كه ليس ف اخباره عما مض باطل و لا ف اخباره عما يون ف المستقبل باطل ؛ در اخبارش از گذشته و در اخبارش از آينده

باطل و اشتباه نيست. حاج نوري م‌فرمايد: کدام قسمت اين دو روايت دلالت بر مسئله تحريف دارد؟ کدام قسمت اين دو
روايت دلالت دارد كه خود اين كتاب مصون از تحريف است؛ كم و زيادها‌ي در اين قرآن محقق نم‌شود؟

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=41&a=42


پاسخ از اشال مرحوم حاج نوري

در مقام جواب از اين اشال, بزرگان مثل والد راحل ما رضوان اله عليهدو مطلب را ذكر كرده‌اند. گفته‌اند: خود اين دو روايت
باهم اختلاف دارد؛ روايت مجمع البيان م‌گويد «من بين يديه ومن خلفه» يعن در اخبار از گذشته و آينده اشتباه نيست. اين
روايت با روايت اول كه «من بين يديه» را به تورات و انجيل و زبور و «من خلفه» را به كتاب جديد ديري تفسير كرده است,
فرق دارد؛ شما چونه بين اين دو روايت جمع م کنيد؟ جواب دوم كه اين اشال اول را هم حل م‌كند, اين است كه بوييم

اين روايات در مقام تفسير اين آيه شريفه نيست؛ بله، در مقام بيان مصداق است؛ يعن باطل «من بين يديه» يك مصداقش اين
است كه تورات بيايد قرآن را ابطال كند؛ ي مصداقش هم اين است که در اخبار قرآن از گذشته و آينده باطل و اشتباه باشد؛
اما منظور اين نيست که معناي باطل هم اين باشد. اينها عنوان مصداق دارد؛ حالا كه عنوان مصداق دارد, اصلا اين روايات

در مقام تفسير آيه نيستند. سه, چهار اشال دير هم دارند که ان شاء اله روز شنبه عرض م کنيم. زيرا, اين سه روز را به
عنوان فاطميه اول از قديم در حوزه تعطيل م‌كردند. 


