
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » کفایة الاصول » كفایة الاصول جلد اول(فقط متن) »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۱

کفایة الاصول
جلسه 31 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

امر دوم

در اين امر دوم از يك اشال مهم كه در فقه وجود دارد آخوند جواب مدهد.

در ثمره نزاع در الفاظ عبادات گفته شد كه قائل به صحيح، الفاظ عبادات براى آنها مجمل مشود و در مواردى كه شك در
جزئيت يا شرطيت يك شء دارند به اصالة الاطلاق نمتوانند تمسك كنند؛ ول اعمها متوانند به اصالة الاطلاق تمسك كنند و

الفاظ براى آنها عنوان اجمال را ندارند.

گويند الفاظ معاملات براى صحيح وضع شده است حقكه م كسان :آيا در الفاظ معاملات هم مسئله همينطور است، يعن
تمسك به اطلاق را ندارند؛ و يا اينكه بين الفاظ عبادات و معاملات فرق است؟

اشال اين است كه از طرف مبينيم كه مشهور قائل به صحيح شدند، حت در الفاظ معاملات؛ و از طرف مبينيم كه مشهور
فقهاء وقت به كتاب بيع مرسند به اطلاق «احل اله البيع» زياد تمسك مكنند كه اگر شك كنيم كه بيع بايد عرب باشد يا نه،

اطلاق «احل اله ...» عربيت را نف مكند.

ظاهرا اينجا هم صحيح نبايد به اصالة الاطلاق عمل كند كما اينكه در عبادات نمتوانست.

آخوند: براى اينكه اين اشال را حل كند كه از يك طرف مشهور قائل به صحيح شدند و از يك طرف در شك در جزئيت يا
شرطيت شء به اصالة الاطلاق تمسك مكنند، مگويد:

در معاملات، الفاظ كه در كلمات شارع وارد شده است، مثل: احل اله و... اطلاق آنها بر بيع عرف حمل مشود، يعن: در
صورت كه شارع در مقام بيان باشد اطلاقش را بر بيع مؤثر عرف. و احل اله البيع، يعن: احل اله بيع عرف حمل مكنيم را

اينجا دو بيان است كه ي به منزله علت و ديرى به منزله مؤيد است.

علّت اين است كه اگر شارع از اين بيع، بيع شرع را اراده كرده باشد، دور لازم مآيد. اگر بوييم شارع كه مگويد: احل اله
البيع، يعن: بيع شرع، و بيع شرع آن بيع است كه احلّه اله. پس اگر بيع در آيه را حمل بر بيع شرع كنيم، دور مشود و

معناى آيه اين است كه: احل اله البيع الّذى أحلّه اله. بنابراين مراد از بيع در الفاظ شارع، بيع عرف است.

و مؤيد اين است كه اگر غير از شارع، شخص ديرى لفظ بيع را استعمال كرد و گفت: اريد بيعا، شما اين لفظ بيع را بر بيع
عرف حمل مكنيد. در الفاظ معاملات، شارع ي از عرف و به منزله ي از افراد مردم است، و وقت چنين شد شارع هم اگر

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2198
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/40
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


لفظ بيع را استعمال كرد، مراد بيع عرف است.

و وقت كه مراد از بيع، بيع عرف شد، بيان تمسك به اصالة الاطلاق چنين است كه:

اگر شك كنيم كه آيا شارع عربيت را معتبر مداند يا نه؟ چونكه اين بيع را بايد حمل بر بيع عرف كنيم، براى حل اين شك بايد
سراغ عرف رفت كه آيا عرف، عربيت را معتبر مداند يا نه؟ فرض مكنيم كه عرف عربيت را معتبر نمداند، بنابر اين

مگوييم: حال كه عرف عربيت را معتبر نمداند پس شارع هم از احل اله البيع، اطلاق را اراده كرده است؛ زيرا شارع هم بيع
عرف را اراده كرده است، و اگر زائد بر بيع عرف را اراده كرده بود و شرط زائدى را اراده كرده بود بايد قرينه مآورد و حال

آنكه مبينيم كه قرينهاى نيامده است.

پس با وجود قول به صحيح متوان به اصالة الاطلاق تمسك كرد.

فقط در يك مورد قائل به صحيح نمتواند به اصالة الاطلاق تمسك كند و آن جاي است كه مسئله علاوه بر اينكه از نظر شرع
مشوك است، نمدانيم كه آيا عرف هم اين مشوك را شرط مداند يا نه؟

صورت قبل كه تمسك به اصالة الاطلاق جايز بود جاي بود كه از نظر عرف مسئله روشن بود و مگفتيم كه عند العرف، اطلاق
دارد، ول از نظر شرع مشوك بود؛ ول اينجا كه از نظر عرف هم نمدانيم كه اين شء، شرط است يا نه، نمتوانيم به اصالة
الاطلاق تمسك كنيم، زيرا گفتيم كه شرط تمسك به اصالة الاطلاق، احراز عنوان مطلق است و وقت كه شك كنيم كه آيا عرف،

بلوغ را شرط مداند يا نه؟ برمگردد به اينكه آيا عرف به اين بيع غير بالغ، بيع مگويد يا نه؟ كه اينجا عنوان مطلق احراز
نشده و مجراى اصالة الاطلاق نيست.

حالا كه در اين مورد نمتوانيم به اصالة الاطلاق تمسك كنيم، نتيجه اين است كه اصل، فساد است و اين اصالة الفساد از راه
استصحاب است كه بيان استصحاب چنين يك معاملهاى شده است و شك مكنيم كه آيا اثر (نقل و انتقال) حاصل شده است،
عدم حصول اثر را استصحاب مكنيم، به اينه قبل از معامله، اثرى نبود و حالا هم عدم حصول اثر را استصحاب مكنيم. پس

اصل، فساد است و اصالة الفساد در جاي است كه اصالة الاطلاق جريان ندارد.

امر سوم

ما كه بحث از صحت و فساد مكنيم مخواهيم ببينيم كدام جزء و شرط موجب اخلال به مأموربه بوده و نتيجهاش فساد
است؟ آيا اخلال به هر جزء مأموربه يا هر شرط، موجب فساد مشود يا نه؟

آخوند ابتدا يك تقسيم دارد كه آنچه كه دخالت در مأموربه دارد:

يا وجودى است، مثل: سجده و ركوع.

و يا عدم است، مثل تروك در باب روزه كه ترك الأكل و ... دخالت در مأموربه دارد.

بعد از اين تقسيم آخوند با عدمها كارى ندارد و براى آن وجودىها تقسيم مكند كه يك شء كه دخالت در مأموربه دارد.



يا دخالت در ماهيت مأموربه دارد.

يا دخالت در تشخّص خارج مأموربه دارد.

و دخالت هر كدام از اين دو يا به نحو جزء است و يا به نحو شرط.

پس مجموعا 4 صورت است و يك صورت پنجم هم داريم كه در آخر بحث مگويند.

 يك شء كه دخالت در ماهيت مأموربه دارد، يعن: شارع وقت مخواسته اين ماهيت و تركيب مأموربه را تصور كند و متعلَّق
براى امر قرار دهد، آن شء را در نظر گرفته و بدون آن شء، يا ماهيت مأموربه اصلا وجود پيدا نمكند، و يا اگر وجود پيدا

كند آن اثر مترتبه بر آن، پيدا نمشود.

يك شء كه دخالت در ماهيت مأموربه دارد يا جزء مأموربه است يا شرط است. جزء، مثل ركوع: شارع وقت مخواسته نماز
را در نظر بيرد و متعلَّق امر قرار دهد، ركوع را به عنوان جزء دخيل در ماهيت نماز در نظر گرفته است.

شء كه دخالت در ماهيت دارد بهطورى كه اگر آن شء نباشد از حيث تركيب و ماهيت خارج ضررى نمزند، ول اثرى كه
مترتب بر آن مركب است تحقق پيدا نمكند، از آن شء، تعبير به شرط مشود، مثل طهارت كه نبودِ آن ضررى به تركيبِ نماز

نمزند، ول اثر نماز بدون آن مترتّب نمشود.

شرط ماهيت سه جور است:

1ـ شرط مقدّم: مثل طهارت، بنابر اين كه طهارت را همان غسلات و مسحات بدانيم.

2ـ شرط مقارن: مثل استقبال يا مثل طهارت، بنابر اين كه طهارت را آن اثر باطن بدانيم.

3ـ شرط متأخّر: مثل غسل زن مستحاضه كه شرط براى صحت روزه روز قبلش است.

 چيزى كه دخالت در تشخص خارج مأموربه دارد، مثل اينكه نمازى را خارجا در مسجد بياوريم. اين خصوصيت «بودن در
مسجد» مربوط به مأموربه است، ول دخالت در ماهيت مأموربه ندارد.

اين چيزى كه دخالت در تشخص خارج مأموربه دارد دو جور است:

1 ـ به نحو جزء است، مثل: 5 مرتبه گفتن ذكر ركوع در نماز.

2 ـ به نحو شرط است، مثل: نماز در مسجد.

اين جزء و شرط: يا سبب مزيت است و يا سبب نقصان. پس 4 صورت پديد مآيد:

1ـ جزء الفرد كه سبب مزيت است مثل: تعداد اذكار ركوع كه خصوصيت در تشخص است و ربط به ماهيت ندارد و موجب



مزيت است.

2ـ جزء الفرد كه سبب نقصان است، مثل: اگر فقيه قران بين دو سوره (خواندن دو سوره) را مروه دانست ـ يعن: ثواب نماز
را كم مكند ـ، روى اين قول اگر كس علاوه بر يك سوره، سوره دوم هم خواند، اين خصوصيت است كه در تشخص مأموربه

دخيل است و ربط به ماهيت ندارد و موجب نقصان است.

3ـ شرط الفرد كه موجب مزيت است، مثل: خواندن نماز در مسجد كه اين «بودن در مسجد» شرط و قيد است و موجب مزيت
است.

4ـ شرط الفرد كه موجب منقصت شود، مثل: خواندن نماز در حمام.

حالا بحث اين است كه از اين صور متعدّده، اخلال به كداميك موجب فساد مشود.

خلاصه تقسيمات

شء دخيل در مأموربه دو صورت دارد:

1ـ عدم است.

2ـ وجودى است، كه دو صورت دارد:

الف) آن شء وجودى، دخيل در ماهيت مأموربه است، كه اين هم دو صورت دارد:

صورت اول: آن شء دخيل، جزء ماهيت است، مثل: ركوع.

صورت دوم: آن شء دخيل، شرط ماهيت است، مثل: طهارت. اين شرط به سه صورت شرط متقدّم، شرط مقارن و شرط
متأخر مباشد.

ب) آن شء وجودى، دخيل در تشخص و وجود خارج مأموربه است، كه اين دو صورت دارد:

صورت اول: آن شء دخيل، جزء است، كه دو حالت دارد:

يا سبب مزيت است، مثل: تعداد اذكار ركوع؛ و يا سبب نقصان است، مثل: آوردن سوره دوم بنا بر كراهت قران دو سوره.

صورت دوم: آن شء دخيل، شرط است، كه كه اين صورت هم دو حالت دارد:

يا سبب مزيت است، مثل: خواندن نماز در مسجد؛ و يا سبب نقصان است، مثل: نماز خواندن در حمام.



و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


