
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » کفایة الاصول » كفایة الاصول جلد اول(فقط متن) »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۱

کفایة الاصول
جلسه 23 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

مرحوم آخوند فرمود: بنا بر اينكه قائل شويم به اينكه الفاظ عبادات براى صحيح وضع شده است متوانيم بين افراد صحيحه
يك قدر جامع را تصور كنيم كه آن قدر جامع، موضوعله لفظ صلاة قرار بيرد. يك مفهوم واحدى را از اين افراد صحيحه انتزاع

مكنيم و اين مفهوم واحد، موضوعله لفظ صلاة و قدر جامع افراد صحيحه است.

،خودِ مفهوم انتزاع نيست. در انتزاع اصطلاح مراد مرحوم آخوند از اين انتزاع كه در تعبيرشان آمده است، انتزاع اصطلاح
چيزى غير از منشأ انتزاعش نيست؛ مثلا از سقف فوقيت را انتزاع مكنيم، ول فوقيت يك وجودى ندارد كه بوييم با وجود

سقف متحد است. ول آخوند آيا مخواهد بويد كه يك عنوان را از افراد صحيحه انتزاع مكنيم و آن عنوان منتزع را
موضوعله قرار مدهيم؟ اين مطلب با عبارات دير ايشان سازگارى ندارد. اينجا آخوند براى موضوعله ـ يعن: آن عنوان كلّ ـ
يك وجودى قائل است ول مفرمايد: آن وجود با وجود اجزاء و شرايط اتحاد دارد؛ مثل اتحاد كلّ و فرد، مثلا در باب انسان و

افرادش، انسان يك مفهوم انتزاع از زيد و عمرو و بر نيست، بله كلّ طبيع، وجود دارد ول وجودش عين وجود افرادش
است.

با اين بيان روشن مشود كه مراد آخوند از انتزاع در اينجا، يك مفهوم انتزاع ـ مثل فوقيت ـ نيست؛ بله مرادشان اين است
كه اين منتزع يك وجود حقيق دارد، ول اين وجود حقيق با وجود افرادش به نحو اتحاد كلّ و فرد اتحاد دارد. پس مراد آخوند

از انتزاع، انتزاع اصطلاح نيست.

تعيين قدر جامع بنا بر قول اعم

بنا بر اينكه موضوعله لفظ صلاة، اعم از صحيح و فاسد باشد تصوير قدر جامع كه هم افراد صحيح و هم افراد فاسد را
دربربيرد در نهايت اشال است، 5 تصوير براى قدر جامع امان دارد كه آخوند ذكر كرده و در تمام آنها خدشه مكند:

تصوير اول

كه منسوب به ميرزاى قم در قوانين است اين است كه فرموده است: قدر جامع بين افراد صحيح و فاسد را يك تعدادى و
بخش از اجزاء عبادت قرار مدهيم، مثلا اركان را موضوعله لفظ صلاة قرار داده و اين اركان را قدر مشترك بين افراد صحيح

و فاسد مدانيم كه هر فعل كه تمام اركان نماز را داشت، نماز نام دارد.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2198
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/40
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


اينجا از ميرزاى قم سؤال مكنيم كه اگر شما اركان را در باب نماز، موضوعله قرار داديد، پس نقش بقيه و ساير اجزاء و
شرايط در مورد نماز چيست؟

ميرزا جواب داده است كه بقيه اجزاء و شرايط، دخيل در فعل واجب و مأموربه است ول دخيل در مسم نيست؛ مثلا آنچه كه
دخيل در انسانيت است حيوان ناطق است، ول بلند بودن و ... همراه انسان هست و دخالت در موضوعله ندارند. آيا اين

تصوير صحيح است؟

آخوند به اين تصوير 2 اشال مكند:

1 ـ اشال اول: تصوير شما، انعاس و اطراد ندارد.

توضيح اشال: آخوند مفرمايد: مواردى را داريم مثل اينكه يك كس اگر نمازش را خواند و اجزاء و شرايط را آورد و تمام
اركان را آورد و يك ركن را اخلال كرد و قيام متصل به ركوع را انجام نداد، ما بالضرورة مبينيم كه عرف به آن مگويد:

صلاة؛ در حال كه طبق بيان شما اين صلاة نيست، زيرا شما مگوييد صلاة آنجاي است كه همه اركان را آورده باشد. پس
جاي را آورديم كه صلاة است، ول طبق بيان شما صلاة نيست، زيرا اركان تمام نيست؛ پس تصوير شما انعاس ندارد.

و بيان شما اطّراد هم ندارد، يعن: جاي را داريم كه تمام اركان موجود است ول صلاة نيست، حتّ خود شما اعمها هم به آن
صلاة نمگوييد، مثل آنجا كه كس تمام اركان را آورد ول موالاة را نياورد، مثلا بين ركوع و سجده قدرى ورزش كرد و افعال

غير نمازى انجام داد و صورت نماز از بين رفت كه خود شما اعمها هم به اين نماز نمگوييد و لذا تعريف شما اطراد هم
ندارد.

2ـ اشال دوم: اگر موضوعله را اركان قرار داديد، اركان جزء نماز است كه نماز 10 جزء دارد و 5 جزء آن را اركان تشيل
مدهد. حال اگر كس نماز را ايتان كرد و اركان و تمام اجزاء و شرايط را هم آورد، اگر گفتيم نماز خوانده است بايد اين

استعمال، مجازى شود؛ زيرا اركان كه جزء است و صلاة نام دارد، نامش را بر روى تمام اين فعل كه اركان و اجزاء را هم دارد
گذاشتيم و اين از بابِ استعمال لفظ جزء بر كل است و استعمال مجازى است؛ در حال كه شما اعمها اين استعمال را

مجازى نمدانيد.

اگر گفته شود: اينجا از باب استعمال كل و جزء نيست، بله استعمال كلّ و جزئ است.

آخوند مگويد: بطلان آن روشن است؛ زيرا نسبت بين اركان و فعل با تمام اجزاء، نسبت كل و جزء است، و اركان، جزء است
نسبت به نماز. سپس در آخر با كلمه فافهم اشاره به دو مطلب دارند:

1. اگر اعمها، موضوعله را ار كان بشرط عدم انضمام بقيه اجزاء قرار دهند، استعمال در تام الاجزاء والشرائط مجازى
مشود، اما اگر نسبت به انضمام بقيه اجزاء لابشرط باشد، دير اين استعمال مجازى نيست.

2. مگوييم اعم التزام به مجازيت پيدا مكند و چون استعمالات مجازى فراوان و شايع است، لذا اشال ندارد.



تصوير دوم

تصوير دوم كه به مشهور اعمها نسبت داده شده است براى تصوير قدر جامع گفتهاند: تعدادى از اجزاء، عنوان قدر جامع را
دارند؛ ول آن تعداد اجزاء بايد معظم باشد، يعن: به چيزى نماز گفته مشود كه معظم اجزاء نماز در آن باشد ـ چه صحيح باشد

و چه فاسد ـ كه اگر نماز 10 جزء است، معظم اجزاء آن 9 يا 8 جزء است.

پس در قدر جامع براى نماز، موضوعله را معظم اجزاء قرار دادهاند و معظم الأجزاء را قدر جامع براى نمازهاى صحيح و فاسد
قرار دادهاند. و در توضيح نظريهاشان كه معظم چه مقدار است إحاله به عرف دادهاند كه بايد ديد عرف چه مقدار را معظم

مداند.

روى اين تصوير، نتيجه اين است كه: هرجا كه معظم اجزاء بود نماز بر آن صدق مكند، چه صحيح و چه فاسد؛ و هر كجا كه
معظم اجزاء نبود نماز صدق نمكند.

آخوند سه اشال وارد مكند:

1ـ اشال اول: همان اشال دوم در تصوير قبل است كه مجازيت است، به اين بيان كه: اگر موضوعله نماز، معظم اجزاء شد؛
حال چنانچه كس تمام اجزاء را ايتان كرد  ـ يعن: معظم و غير معظم را آورد ـ و ما بر اين مجموع، لفظ صلاة را استعمال

كرديم بايد اين استعمال، مجازى باشد؛ زيرا نسبت معظم به مجموع، نسبت جزء به كل است.

2ـ اشال دوم: تبادل در مسم است. مثلا نمازى داريم كه 10 جزء دارد كه عرف مگويد: معظم الأجزاء آن 8 جزء است. حالا
اگر نمازى آورديم كه فاسد است و 7 جزء دارد؛ در حال كه خود اين 7 جزء در عرف، معظم الأجزاء است. پس شما يك جزء را
در معظم الأجزاء آورديد، آنجا كه معظم الأجزاء را 8 جزء دانستيد و در يك جاى دير آن جزء را از معظم الأجزاء خارج كرديد،

آنجا كه معظم الأجزاء را 7 جزء قرار داديد؛ و اين تبادل است، يعن: يك جزئ در يك فردى به عنوان معظم محسوب مشود
ول همان جزء در فرد دير خارج از معظم اجزاء بشود.

به عبارت دير: لازمه كلام شما اين است كه جزئ در يك فرد، داخل در معظم اجزاء شود و همان جزء در فرد دير خارج از
معظم باشد و اين تبادل است؛ و حال آنكه تبادل در مسم راه ندارد.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


