
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » کفایة الاصول » كفایة الاصول جلد اول(فقط متن) »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۱

کفایة الاصول
جلسه 21 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

مرحوم آخوند گفتند: منرين حقيقت شرعيه ثبوتا متوانند داخل اين نزاع شوند ول اثباتا راه نداريم.

نظريه باقلان

در باب حقيقت شرعيه يك نظريه سوم منسوب به ي از علماى عامه به نام باقلان است. آيا باقلان با آن نظريهاش متواند
داخل نزاع در بحث حقيقت شرعيه شود يا خير؟

نظريه باقلان: الفاظ عبادات ـ مثل صلاة ـ و يا الفاظ معاملات در كلام و لسان شارع در معناى لغوى استعمال شده است.

باقلان يا اصلا معناى مستحدث شرع را منر است و قبول ندارد كه اصلا معناى مستحدث شرع داشته باشيم تا بخواهد در
آن استعمال شود؛ و يا منر نيست، ول مگويد: اين الفاظ در معان لغويه استعمال شده است و شارع براى بيان اجزاء و

شرايط دير از راه دال و قرينه ديرى مقصود خودش را تفهيم مكند، مثلا مگويد: اين دعا بايد در كنارش ركوع و سجده و ...
باشد. پس براى بيان اجزاء و شرايط، دال و قرينه دوم در كار است و لفظ صلاة فقط دلالت بر معناى لغوى دارد و دلالت بر

اجزاء و شرايط ندارد.

خلاصه نظريه باقلان: تعدّد دال و تعدد مدلول است. لفظ صلاة دلالت بر معناى لغوى صلاة دارد و اجزاء و شرايط را از دال و
قرينه ديرى استفاده مكنيم.

باقلان در حقيقت قائل به حقيقت شرعيه نيست، زيرا استعمال اين الفاظ را در لسان شارع در معان لغوى مداند و منر
حقيقت شرعيه هم نيست، زيرا منرين، اصل معناى شرع را قبول دارند ول استعمال الفاظ را در معان شرعيه، مجازى

مدانند.

ه آخوند هدفش اين است كه آيا باقلاناست يا نه، بل نظريه صحيح مرحوم آخوند در اين بحث كارى ندارد كه نظريه باقلان
هم متواند در نزاع صحيح و اعم داخل شود يا خير؟

در يك صورت قطعا باقلان نمتواند در نزاع داخل شود و آن در صورت است كه مرادش از قرينه و دال دوم، قرينه خاصه
باشد، مثلا اگر باقلان بويد كه شارع كه مگويد: صل و از آن دعا را اراده مكند، براى تكتك اجزاء و شرايط بايد بهطور

خاص و جداگانه قرينه بياورد، به اين كه: واقرأ واسجد واركع ... روى اين تصوير قطعا باقلان داخل نزاع نيست؛ زيرا اينجا
قدر جامع نيست، و وقت كه قدر جامع نبود نمتواند داخل اين نزاع شود.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2198
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/40
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


احتمال دوم اين است كه مراد باقلان از قرينه، يك قرينه عامه و كليه و مضبوطه است، يعن: براى ركوع و سجده ... شارع يك
قدر جامع را تصوير كند و امر به آن قدر جامع كند.

روى اين تصوير، باقلان داخل در نزاع است كه آن قدر جامع كه بين اجزاء و شرايط است، آيا شارع قدر جامع بين اجزاء و
شرايط صحيح را لحاظ كرده است يا يك قدر جامع فيالجمله را لحاظ كرده است، يعن: يك قدر جامع كه بين اجزاء و شرايط

صحيح و فاسد است؟

خلاصه مطلب اول

1ـ آخوند بر خلاف اصولهاى گذشته، عنوان نزاع را تغيير دادند. زيرا قبلها وقت نزاع را مطرح مكردند، مگفتند: الفاظ
عبادات، هل موضوعة للصحيح أو للأعم؟ ول آخوند گفت: آيا الفاظ عبادت، أسام هستند ... و به تعبير به «أسام» كردند تا

منرين حقيقت شرعيه و يا افرادى مثل باقلان، نزاع در مورد آنها هم تصوير داشته باشد.

2ـ بنابر قول حقيقت شرعيه، اين نزاع هم ثبوتا امان دارد و هم اثباتا. اما روى قول منرين حقيقت شرعيه و باقلان، نزاع ثبوتا
امان دارد ول اثباتا امان ندارد.

مطلب دوم

در تفسير صحت مبينيم كه بين علماء اختلاف است.

سراغ فقيه كه مرويم، مگويد: صحت به معناى مسقط قضاء است، و عمل كه نياز به قضاء و ترار ندارد را عمل صحيح
مداند.

سراغ متلم كه مرويم، مگويد: عمل صحيح، عمل است كه موافق با امر شارع باشد، و صحت را تفسير مكند به موافقت با
امر شارع، و فساد را تفسير مكند به مخالفت با امر شارع.

طبيب مگويد: صحت، يعن: آنچه كه موافق با اعتدال مزاج بدن باشد.

آيا اين اختلاف تفاسير صحت بين علماء، باعث اشتراك لفظ است؛ يا اينكه صحت نزد تمام اينها يك معنا دارد، ول علماى هر
علم روى غرض كه از آن علم دارند يك اثرى را از صحت بيان كردند؟

آخوند مگويد: صحت نزد هم يك تفسير دارد، و صحت، يعن: تماميت. لن صاحبان هر علم لازم تماميت را به اعتبار
تناسب با غرض كه از آن علم وجود دارد آوردهاند فقيه چون غرضش فعل ملّف است و چون موضوع فقه، فعل ملّف است؛
تماميت را در اين مبيند كه نياز به ترار و اعاده و قضاء ندارد. متلم چونكه رابطه با مبدأ و معاد و استحقاق ثواب و عقاب
دارد، اثر تماميت را در موافقت با امر مول مبيند و تمام را برحسب غرض خودش آنگونه بيان مكند كه با غرض او (امر و

نه مول) مناسب باشد.

بنابراين صحت عند الل يك معنا دارد و صحت، يعن: تماميت؛ و فساد، يعن: نقصان. و هر عالم به اقتضاى علمش و
متناسب با غرض كه در علمش موجود است صحت و فساد را يك اثر متناسب با غرضش ذكر كرده است و شاهدش اين است



كه:

آنجا كه صحت و فساد به اختلاف حالات مختلف مشود، تفسير آنها مختلف شود و ماهيت صحت تغيير نمكند و موجب
تغيير معنا نمشود و نمگويند نماز صحيح مسافر يك معنا دارد و نماز صحيح حاضر هم يك معنا دارد. پس اختلاف اغراض

هم موجب اختلاف در معنا نمشود.

از همين مطلب كه اختلاف حالات در باب صحت و فساد راه دارد ول باعث اختلاف معنا نمشود استفاده مكنيم كه صحت
و فساد دو امر توين واقع حقيق نيستند. صحت، مثل بياضِ ديوار نيست كه بياض، عرض است و توين واقع است؛ بله

صحت و فساد دو وصف اعتبارى اضاف هستند، يعن: يك فعل بالاضافه و بالنسبة به يك شخص صحيح است و بالاضافه به
شخص دير فاسد است، مثل نماز دوركعت كه نسبت به حاضر، باطل است و نسبت به مسافر، صحيح است.

و اعم م: ضرورت وجود قدر جامع روى قول صحيحمطلب سو

مقدمتاً اين را بيان مكنيم كه ما مبينيم در خارج لفظ صلاة بر نماز دو ركعت و سه ركعت و چهار ركعت و بر نماز ايستاده و
نشسته صدق مكند، حال بايد ببينيم كه براى كدام يك از اينها وضع شده است.

آخوند مفرمايد: هم قائل به صحيح و هم قائل به اعم چارهاى ندارد كه يك قدر جامع را ابتداء تصوير كند. به عبارت دير در
مورد موضوع له لفظ صلاة مثلا پنج احتمال وجود دارد:

1. بوييم نه براى قدر جامع و نه براى هيچ كدام يك از مصاديق وضع نشده است، اين احتمال خلاف ظاهر است.

2. بوييم براى هر يك از مصاديق به نحو مشترك لفظ وضع شده است، اين احتمال علاوه بر اينه خلاف ظاهر است، اشال
مهم ديرى كه دارد آن است كه در موارد شك در  اجزاء و شرايط نمتوانيم به اطلاق مثلا لفظ صلاة در يك آيه يا روايت استدلال

كنيم، چون اگر فرض كرديم مشترك لفظ است، دير عنوان اجمال پيدا مكند.

3. بوييم براى يك معن حقيق است و استعمال آن در بقيه موارد مجاز است. اين هم خلاف ظاهر است، بنابراين باق مماند
كه بوييم يا وضع آن عام و موضوعله خاص و يا اينه هم وضع و هم موضوعله هر دو عام است و مرحوم آخوند مطلب

چهارم دارد كه حقّش اين بود كه آن را قبل از مطلب سوم بياورد، زيرا يك نتهاى در مطلب چهارم است كه براى روشن شدن
اين مطلب سوم ضرورى است.

در مطلب چهارم آخوند مفرمايد: الفاظ عبادات، مانند اسماء اجناسند، يعن: همانطور كه در اسماء اجناس، وضع عام و
موضوعله هم عام است در الفاظ عبادات هم همينطور است كه وضع و موضوعله عام است.

روى اين مبنا، شما كه قائل به صحيح و اعم هستيد و مگوييد موضوعله در الفاظ عبادات، عام است پس بايد قدر جامع را
براى ما بيان كنيد، زيرا موضوعله اين الفاظ، عام است.

شما معتقديد كه وضع عام و موضوعله عام است پس اگر بخواهيد موضوعله را صحيح قرار دهيد بايد يك قدر جامع بين افراد
صحيح تصوير كنيد، چون موضوعله عام است؛ و اعم هم بايد يك قدر جامع بين اعم و صحيح درست كند.



بنابراين، صحيحها و اعمها چارهاى ندارند كه يك قدر جامع تصوير كنند.

تعيين قدر جامع بنا بر قول صحيح

بنا بر قول به صحيح، قدر جامع قابل تصوير است؛ ول بنا بر قول به اعم، قدر جامع قابل تصوير نيست، و بعدا هم به همين دليل
آخوند صحيح مشود. و چونكه صحيحها متوانند قدر جامع تصور كنند، آخوند مگويد:

براى افراد صحيح يك قدر جامع داريم، مثلا براى نماز دو ركعت كه صحيح است و براى نماز 3 ركعت كه صحيح است و ...
يك قدر جامع داريم، ول اگر بپرسيم اسم آن قدر جامع چيست، نمدانيم. ول از يك راه فهميديم كه قدر جامع وجود دارد و

آن راه، اشتراك اثر است؛ زيرا تمام اين نمازهاى صحيح را شارع فرموده است كه تنه عن الفحشاء و معراج مؤمن است، پس
تمام اينها داراى اثر مشترك هستند و اگر اين افراد متباين بودند نبايد يك اثر مشترك داشته باشند، زيرا افراد متباين نمتوانند اثر

مشترك داشته باشند. پس اينكه اثر مشترك دارند حتما يك قدر جامع در كار است. البته در  اى اينجا بر مرحوم آخوند اين
اشال وارد مشود كه اين اثر عنوان لازم را دارد و در عبادات ديرى مانند زكاة و جهاد نيز وجود دارد. آنها هم عنوان عمود

الدين را دارد و نتيجه آن مشود كه قدر جامع در صلاة با قدر جامع در زكات مشترك باشد.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


