
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » کفایة الاصول » كفایة الاصول جلد اول(فقط متن) »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۱

کفایة الاصول
جلسه 3 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

و واقع ويناست كه ثبوت، ثبوت ت ه» در جاين است از طرف شيخ به ما جواب داده شود كه مفاد «كان تاملا يقال: مم
باشد؛ ول آنجا كه بحث از ثبوت تعبدى باشد، مفاد «كان ناقصه» بوده و داخل در عوارض مشود.

توضيح اشال: دو نوع ثبوت داريم:

1 ـ ثبوت واقع و توين: مثل همين وجود زيد.

2 ـ ثبوت تعبدى: يعن: شارع ما را متعبد به وجود مكند و مگويد: از من شارع بپذيريد كه چنين چيزى موجود است و وجود
دارد، ولو اينكه توينا وجود نداشته باشد.

مستشل به آخوند ـ از طرف شيخ ـ اشال مكند اينكه بحث از ثبوت به «كان تامه» برمگردد و بحث از مبادى مشود اين
در ثبوت واقع است؛ ول در ثبوت تعبدى به عوارض برمگردد؛ زيرا ثبوت تعبدى عارضِ ثبوت حقيق مشود، يعن: سنّت

كه ثبوت حقيق دارد، ثبوت تعبدى عارض بر آن مشود؛ پس ثبوت تعبدى از عوارض سنّت مشود.

مستشل مگويد: مراد شيخ از ثبوت، ثبوت تعبدى است و ثبوت تعبدى بحث از عوارض و مفاد «كان ناقصه» است، و شماى
آخوند گفتيد هرچه كه مفاد «كان ناقصه» باشد داخل در مسائل است.

آخوند جواب مدهد كه:

فإنه يقال: ثبوت تعبدى، عنوان بحث از عوارض را دارد و مفاد «كان ناقصه». و داخل در مسائل است. ول شماى شيخ بايد
اثبات كنيد كه اين ثبوت تعبدى، عارض خود سنّت مشود. در حال كه اگر ثبوت تعبدى را تحليل كنيم عارض بر سنّت

نمشود؛ بله عارض بر خبر مشود و خبر حاك از سنّت است.

تحليل آخوند براى ثبوت تعبدى: ثبوت تعبدى معنايش اين است كه واجب است عمل كردن بر طبق خبر؛ و اگر زرارة به تو خبر
داد، بو اين خبر راست است و آثار صدق را بر آن بار كن و طبق اين خبر، عمل كردن واجب است. ول ثبوت تعبدى از

عوارض خبر شد و گفتيم كه خبر، حاك از سنّت و خارج از سنّت است؛ پس بحث از ثبوت تعبدى، بحث از عوارض خبر است
نه عوارض سنّت.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2198
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/40
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


خلاصه: ثبوت واقع مربوط به خود سنّت است، ول عنوان عرض را ندارد. ثبوت تعبدى كه عنوان عرض را دارد، عارض خبر
مشود و عارض سنّت نمشود. مرحوم آخوند در اين قسمت از بحث امر به تأمل منمايند كه ممن است با توجه به كلمه

جيداً اشاره به دقت داشته باشد و ممن است اشاره به اشال داشته باشد و آن اين است كه اولا وقت مگوييم آيا قول امام
شود و ثانياً ما در مقام يك شق سومعليهالسلام به وسيله خبر واحد واسطه در ثبوت است و ثبوت عارض بر قول امام م

داريم به نام ثبوت منجزى كه عارض بر قول امام عليهالسلام يعن سنّت محيه مشود.

تمام اين بحثها روى اين مبنا بود كه سنّت را به معناى اخص معنا كنيم كه سنّت عبارت است از: نفسِ قول يا فعل يا تقرير
معصوم عليهالسلام. و خبر خارج از سنّت و حاك از سنّت است. روى اين مبنا آخوند گفت هم تفسيرى كه مشهور براى

موضوع علم اصول كردهاند و هم تفسيرى كه صاحب فصول كرد، هر دو باطل است.

أما روى معناى دوم سنّت (معناى اعم): كه سنّت اعم است به اين كه هم قول و فعل و تقرير معصوم را شامل مشود و هم
خبرى كه حاك از آن است؛ يعن: سنّت اعم است از محيه و حاكيه.

آخوند مگويد: روى اين مبنا هم نظريه مشهور و نظريه صاحب فصول باطل است، يعن: نمتوان موضوع را خصوص ادله
قرار داد. البتّه براساس معناى اعم سنّت، بحث از حجيت خبر واحد، بحث از عوارض سنّت مشود؛ زيرا روى اين مبنا، خبر

واحد داخل سنّت است و آن اشال كه بر اساس معناى أخص ذكر كرديم پيش نمآيد.

اما اين اشال پيش مآيد كه در علم اصول مسائل داريم كه موضوعش اختصاص به ادله اربعه ندارد، مثلا بحث مكنيم كه
صيغه «افعل» ظهور در وجوب دارد يا نه؟ وقت اثبات كرديم كه صيغه «افعل» دال بر وجوب است، اختصاص به صيغه

ال وجود دارد كه بعضشود. پس روى اين مبنا اين اشه هر صيغه «افعل» را شامل مافعل» در قرآن و سنّت ندارد؛ بل»
مباحث و مسائل علم اصول اختصاص به ادله اربعه ندارد.

لذا مرحوم آخوند مفرمايد: به نظر ما نبايد موضوع علم اصول را ادله اربعه قرار دهيم، بله بايد بوئيم: موضوع علم اصول،
آن كلّ منطبق و قدر جامع منطبق بر موضوعات مسائل است، اعم از اينه در ادله اربعه باشد يا در غير ادله اربعه.

سپس آخوند يك مؤيدى براى نظر خود مآورد از اين جهت كه مشهور تعريف را براى علم اصول كردند كه مؤيد براى نظر
آخوند در موضوع علم اصول است. مشهور گفتهاند: علم اصول، علم به يك سرى قواعدى است كه آماده شده است براى

استنباط احام شرعيه از روى ادله.

آخوند مفرمايد: اين تعريف مشهور، مؤيد نظريه ما در موضوع علم اصول است؛ زيرا در اين تعريف مشهور گفتهاند: «علم به
قواعد»، و نفتند كه اين قواعد بايد موضوعش ادله اربعه باشد؛ و قواعد اعم است كه در مورد ادله اربعه باشد يا در غير ادله

اربعه باشد.

تعريف علم اصول از نظر مرحوم آخوند و تفاوت آن با تعريف مشهور

تعريف كه اصولها براى علم اصول كردند به نظر مرحوم آخوند ناتمام است و خود آخوند تعريف ديرى مكند كه اين تعريف
از چند جهت با تعريف مشهور مغايرت دارد.

آخوند در تعريف علم اصول مگويد: علم اصول عبارت از يك صناعت است كه براى انسان، اين شناخت را ايجاد مكند كه



انسان به وسيله آن قواعدى را مشناسد كه آن قواعد يا در طريق استنباط احام شرع واقع مشود، ويا مجتهد در مقام عمل
به آن قواعد منته مشود.

تفاوت در تعريف

1ـ مشهور گفتند: علم اصول هوالعلم بالقواعد. آخوند اين كلمه «علم» را حذف كرده است، زيرا اگر گفتيم علم اصول، علم به
قواعد است؛ علم در مقابل جهل است، در حال كه علم اصول مجموعه قواعد است، چه اينكه ما عالم به آن قواعد باشيم يا

جاهل باشيم و علم و جهل در مسائل علم اصول دخالت ندارد؛ و لذا بايد «علم» را حذف كنيم.

2ـ مرحوم آخوند تعبير به «صناعت» كرد كه صناعت، وصف مله بودن در آن نهفته است.

3ـ آخوند نمگويد: علم اصول خود آن قواعد است ـ كه بنا بر تعريف مشهور گفتند: علم به قواعد است ـ بله مگويد: علم
اصول يك صناعت است كه انسان متواند به كمك آن قواعدى را بدست آورد.

4ـ مشهور، قواعد را در تعريفشان منحصر در قواعد ممهده كردند؛ زيرا آنها مگويند: ما يك سرى امور داريم كه در طريق
استنباط قرار مگيرند: مثل احام لغوى و بيان معناى لغت، ول اينها ممهد نيست، زيرا از اول كه لغوى آنها را بيان كرد براى

منظور استنباط نبوده است. مرحوم آخوند اين قيد را در تعريفشان كنار گذاشتهاند و مگويند: هرچه كه متواند در طريق
استنباط قرار گيرد چه ممهد باشد و چه غير ممهد باشد.

5 ـ مرحوم آخوند يك قيدى اضافه كرده است كه چنين است: «آنچه كه مجتهد در مقام عمل به آن منته مشود». آخوند
مگويد در علم اصول يك سرى مسائل داريم كه در طريق استنباط احام شرع قرار نمگيرد؛ بله يا حم عقل است و يا

خودش ف حدّ نفسه حم شرع است، نه اينكه در طريق استنباط حم شرع قرار مگيرد.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


