
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مبحث تعادل و تراجيح » بررس روايات تعادل و تراجیح »

در تاریخ ۰۹ تیر ۱۳۹۹

تعادل و تراجيح
جلسه 101 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مباحث گذشته

عرض کردیم به نظر ما شهرت فتوای نسبت به شهرت روای از لحاظ مرجح بودن اولویت دارد و چون در روایت مقبوله و
مرفوعه فرمایش مرحوم آخوند را قبول نردیم و گفتیم اینها به عنوان مرجح است تا اینجا اگر گفتیم شهرت روای عنوان مرجح
را دارد و برای شهرت فتوای اولویت را پذیرفتیم این هم فقط در همین دایره باق مماند. به عنوان مرجح ی روایت نسبت به

روایت دیر. مرحوم آقای خوئ که مفرمایند شهرت فتوای مرجح نیست سه دلیل برای این مسئله ذکر و رد مکنند. ایشان به
دلیل اول سه اشال کردند و ما از هر سه اشال جواب دادیم.

ادامه بیان دیدگاه مرحوم خوئ

دلیل دوم مطلب است که در عبارت مرحوم آخوند در کفایه هم موجود است. مرحوم آخوند مفرماید بوئیم ظن که حاصل از
شهرت فتوای است اقواست از ظنّ که حاصل از خبر واحد است و اگر ی اصول خبر واحد را معتبر مداند پس باید به

طریق اول شهرت فتوای را معتبر بداند و این دلیل ربط به مقبوله ندارد. این دلیل اگر تمام باشد اثبات مکند که شهرت
فتوائ خودش ظن خاص و دلیل خاص و حجةٌ خاص، این خودش حجت است نه به عنوان مرجح، خودش دلیل است، همان

طوری که خبر واحد دلیل است شهرت فتوائیه هم دلیل است.

مرحوم آخوند در عبارت کفایه مفرماید این حرف باطل است «فيه ما لا يخف ضرورة عدم دلالتها عل كون مناط اعتباره إفادته
الظن‏» مفرماید دلیل نداریم که مناط در اعتبار خبر واحد افادهی ظن باشد. بعبارة اُخری این دلیل همان طور که از خود

دلیلش روشن است مبن بر این است که خبر واحد را لونه مفیداً للظن حجت بدانیم در حال که این چنین نیست.

مرحوم آخوند تقریباً این را به وضوحش برگزار مکنند و مفرمایند ما متوانیم بوئیم ظن به این مطلب داریم، «غايته تنقيح
ذلك بالظن و هو لا يوجب إلا الظن» بوئیم ظن به این داریم که اگر شارع خبر واحد را حجت کرد برای این است که مفید ظن
به واقع است ول این برای ما قطع نیست ما ظن به این ملاک داریم و اگر بخواهیم از همین ملاک تنقیح مناط هم کنیم آن هم

ظن است، پس همه اینها مشود ظن اندر ظن و این هیچ اعتباری ندارد.

در آخر هم مفرمایند «مع أن دعوى القطع بأنه ليس بمناط غير مجازفة» اگر کس ادعای قطع کند که چنین چیزی ملاک
حجیت خبر واحد نیست این گزافه گوئ نرده، مگوید قطع دارم که خبر واحد ملاک حجیتش مسئله افادهی ظن نیست.[1]

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2189
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2183
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


آقای خوئ همین مطلب آخوند را مقداری پرورش دادند و مفرمایند اگر بخواهیم بوئیم خبر واحد از باب افادهی ظن حجت
است باید ی قاعدهای درست کنیم و ملتزم شویم که هر ظن چنانچه مساوی با ظن حاصل از خبر واحد باشد یا اقوی باشد
حجت است، سواء حصل من الشهرة، ی، أو من فتوا جماعة من الفقهاء، دو. أو من فتوا فقیه واحد، سه. یعن بوئیم اگر از

فتوای ی فقیه هم مجتهدی ظن به واقع پیدا کرد آن فتوا برایش حجت است، اگر از فتوای جماعت که مگوید روی این بیان
قدما و متأخرین هم فرق نمکند و ما باید همه اینها را بوئیم حجیت دارد در حال که کس ملتزم به این مطلب نمشود.

بعد مفرمایند «فاللازم ذكر هذا الدليل ف جملة أدلّة حجية الظن المطلق لا أدلة الشهرة» این دلیل نباید به عنوان دلیل برای
خصوص شهرت فتوائ اقامه بشود باید به عنوان دلیل ظن مطلق باشد. بعد ایشان هم باز همان فرمایش آخوند را در ادامه دارد
که مفرماید ما از کجا یقین داشته باشیم که ملاک در حجیت خبر واحد افادهی ظن است، یحتمل که ملاک غلبهی مطابقهی با

واقع باشد یعن در میان این ظنون خبر واحد عادل از حیث مطابقت با واقع از هر ده تا بوئیم هشت مورد مطابقت با واقع دارد
چون خبر إخبار عن حسٍ است و احتمال خطا در حس بعید است، اما در شهرت فتوائیه اخبار عن حدسٍ است.

بعد مفرماید و یحتمل خصوصیةٌ اُخری غیر از اینها باشد یعن در باب حجیت خبر واحد شارع خبر واحد را حجت قرار داده،
مگوئیم ملاکش چیست؟ ی احتمال این است که ظن به واقع باشد افادهی ظن مکند، احتمال دوم طبق بیان ایشان غلبهی

مطابقهی با واقع و بعد مگویند احتمالات دیری هم در اینجا ممن است باشد بالأخره ما ملاک را به صورت قطع نمتوانیم
استفاده کنیم وقت به صورت قطع نمشود استفاده کرد لذا این دلیل از اساس ساقط مشود.[2]

پس این دلیل که ما شهرت فتوای را بخواهیم از راه افادهی ظن حجت کنیم اشالش همین است که هم در کلام مرحوم آخوند
آمده و هم در کلام مرحوم آقای خوئ و این اشالات وارد است یعن ما بخواهیم اشالات را دستهبندی کنیم اولا این دلیل

اختصاص به شهرت ندارد که این دیر در کلام آخوند هم نبود، این دلیل از ادله حجیت ظن مطلق متواند باشد یعن قائلین به
انسداد متوانند بویند شما انفتاحها که خبر واحد را حجت مدانید اگر از باب افادهی ظن باشد به طریق اول باید ظن

مطلق را حجت بدانید، باید از ادلهی حجیت ظن مطلق باشد، البته به این بیان که چون انسدادیها مگویند دلیل بر اینه خبر
واحد بالخصوص حجت است نداریم، اولویت برای انسدادیها معنا ندارد، یعن در تمیل فرمایش و در توضیح فرمایش آقای
خوئ باید این را اضافه کنیم، این دلیل به درد انسدادیها علیه انفتاحها مخورد که به انفتاحها بویند شما که ظن خاص

دارید، خبر واحد را از باب افادهی ظن حجت مدانید شما به طریق اول باید ظن مطلق را حجت بدانید و الا خود انسدادیها
خبر واحد را به عنوان ظن خاص حجت نمدانند، آنجا دیر اولویت معنا ندارد. پس ی جواب این است که این دلیل از ادله

شهرت بالخصوص نیست، ادله حجیت ظن مطلق است.

جواب دوم این است که این ملاک ملاک ظن است و ما قطع به این ملاک نداریم لعل ملاک در حجیت خبر واحد چیز دیری
باشد، بطلان این دلیل روشن است و ما این فرمایشات را قبول داریم. علت اینه این بحث را اینجا مطرح کرده به دلیل این است
که در ظنون خاصه مطرح شدهاست. ما در این دوره اصولمان چند بحث را، ی وقت در مرکز فقه در همان اوایل که مرکز

فقه تأسیس شده بود برای عدهای گفتیم که در بحثهای عموم نفتیم و به نظرم اصلا ضبط نشدهاست. ییش همین بحث
شهرت فتوائیه است.

دلیل سوم که اقامه مکنند که این دلیل سوم هم کاری به مرجح بودن ندارد و به عنوان اینکه دلیل برای حجیت شهرت فتوائیه
هالَةماً بِجوا قَونْ تُصيبنُوا ايفَتَب ابِنَب قفاس مكنْ جاءنُوا اآم ا الَّذينهيبه عموم تعلیل در ذیل آیه نبأ است «يا ا است، تمس

فَتُصبِحوا عل‏ ما فَعلْتُم نادِمين.»[3]

جهالت را دو معنا کردند، ی به معنای سفاهت، سفاهت یعن انسان کاری انجام بدهد بدون اینکه ببیند آیا مصلحت دارد یا



فرماید إن جاءکم فاسقو عدم العلم، استدلال چیست؟ استدلال این است که آیه م جهالت در مقابل علم، روی نادان ندارد، ی
بنبأ فتبینوا چرا باید تبین کنیم؟ چون اگر تبین ننید أن تصیبوا قوماً بجهالة، بوئیم این تعلیل دلالت دارد که هر جا جهالت نباشد

تبین واجب نیست، این تعلیل دلالت دارد بر عدم وجوب تبین در جای که جهالت نیست و در شهرت فتوائیه جهالت وجود
ندارد، سفاهت وجود ندارد، لذا در شهرت فتوائیه اگر انسان بر طبق شهرت فتوائیه عمل کرد، اینجا تبین واجب نیست. همانطور

که اگر عادل خبر آورد تبین واجب نیست در شهرت فتوائیه هم همینطور.

پس دلیل سوم تمس به عموم تعلیل در ذیل آیه نبأ است، با همین بیان که عرض کردیم که آیه مفرماید فتبینوا أن تصیبوا قوماً
بجهالة یعن آنجای که شما اصابه به جهالت نمکنید تبین واجب نیست اگر ی فتوائ مشهور شد شهرت فتوائیه مانع از

اصابهی به جهالة است لذا اینجا شهرت فتوائیه با این بیان ما باید بوئیم حجیت دارد.

مرحوم آقای خوئ (قدس سره) مفرمایند این دلیل هم از جهت صغروی اشال دارد و هم از نظر کبروی. اما از جهت صغروی
مفرمایند درست است جهالت در این آیه یا به معنای سفاهت است یعن عمل بدون اینکه ملاحظهی مصلحت و مفسده را کند،
فرض کنید آدم معاملهای انجام مدهد اصلا نمفهمد این معامله برای او لازم است یا نه؟ این جنس به دردش مخورد یا نه؟ یا

این پول که در مقابل این جنس مدهد اندازهی این است یا نه؟ ی مرتبه ده میلیون مدهد برای جنس که ی میلیون هم
یا جهالت در این آیه به معنای سفاهت یعن ،در مقابل عقلائ گویند سفهارزش ندارد، بدون ملاحظه مصلحت و مفسده که م

عمل غیر عقلائ یا جهل در مقابل علم است.

شهرت فتوائ به ی ایشان فرمودند اگر مراد از جهالت سفاهت باشد قطعاً عمل به شهرت سفاهت است برای اینکه اگر کس
عمل کرد «لا یؤمن من الضرر المحتمل أی العقاب» این ایمن از نظر محتمل نیست یعن ایمن از عقاب نیست، پس همین که به
ی چیزی عمل مکند که ایمن از ضرر محتمل است که عبارت از عقاب است نیست این مشود عمل سفه. اگر جهالت را

به معنای عدم العلم گرفتیم ایشان مفرماید فالامر اوضح برای اینکه شهرت مفید علم نیست قطعاً جهالت در شهرت وجود دارد
.شود عمل عن جهالةعمل به شهرت م

 اگر أن تصیبوا قوماً بجهالة را جهالت به معنای سفاهت بیریم اینکه ایشان مفرماید عمل به شهرت عنوان سفاهت دارد قابل
قبول نیست، اتفاقاً در دوران بین مشهور و غیر مشهور عمل به غیر مشهور سفه است. حالا ی وقت ی دلیل محم دارد
قویتر از شهرت، کاری به او نداریم، اما اصلا بوئیم دو قول است ی قول مشهور و ی قول غیر مشهور، دلیل هیچ کدام را
نمدانیم، اینجا به عقلا مراجعه کنیم آیا عمل به مشهور را سفه مدانند؟ ایشان مبرد روی این مسئلهای که ما باید مأمن از

قول مشهور است و ی است. اینجا ی که مأمن از عقاب نداریم عمل به آن سفه گوید در جایعقاب داشته باشیم و عقل م
قول غیر مشهور. ما مخواهیم بوئیم عقلا مگویند نفس اینکه ی طرف کثیری از فقها هستند برای انسان ی مقداری مأمن

از عقاب مآورد این مسلم مأمنیتش از طرف مقابل که ی قول است بیشتر است، لذا این به نظر من خیل کملطف است
ایشان فرمودند که بوئیم این سفه است، بله سفه نیست.

اشال کبروی که ایشان دارند این است که مفرمایند ما قبول داریم که تعلیل العلة تعمم و تخصص و نیاز به توضیح ندارد،
منته ایشان مفرماید اینجا برای شما خلط واقع شدهاست؛ ما وقت مگوئیم لا تشرب الخمر لأنه مسر اگر گفتیم لأنه مسر

علت تامه است مگوئیم هر جا اسار باشد خمر حرام است، هر جا اسار نباشد ولو خمر هم باشد حرام نیست، مثلا اگر
گفتیم علت است و نفتیم حمت است ول نمتوانیم از این استفاده کنیم.

باز توضیح بدهیم که لا تأکل الرمان لأنه حامض بوئیم این مخصص است انار ترش را نخور اما انار شیرین را بخور! علت
عنوان معمم را دارد در همین الخمر حرام لأنه مسر مگوئیم لأنه مسر هر چیزی مسر باشد حرام است اعم از خمر و غیر



خمر، علت مخصص است مثل لا تأکل الرمان معمم است مثل الخمر حرام لأنه مسر.

ایشان مفرماید ما این قاعده را قبول داریم که العلة تعمم و تخصص، اما مفرمایند دلیل نداریم بر اینکه هر جا که سفاهت
نباشد تبین واجب نیست. مفرماید درست است در الخمر حرام لأنه مسر مفرمایند لا یوجب الحم بحلیة کل ما لیس بمسر،

بوئیم پس هر چیزی که مسر نیست حلال است، آیا از الخمر حرام لأنه مسر ما استفاده مکنیم پس هر چیزی که مسر
است حرام است ولو خمر نباشد؟ آیا متوانیم استفاده کنیم هر چیزی هم که مسر نیست حرام نیست؟ مفرماید قطعاً نمشود

استفاده کرد، ممن است ی چیزی مسر نباشد ول به جهت نجاستش حرام باشد ولو مسر هم نباشد، یا مال غیر باشد
استفاده کردن از او حرام است، مسر هم نیست. مفرمایند چطور از الخمر حرام لأنه مسر نمتوانیم استفاده کنیم که کل ما

لیس بمسرٍ فلیس بحرام، در ما نحن فیه هم نمتوانیم استفاده کنیم کل ما لا یوجد فیه سفاهة فلا یجب التبین.

مگوئیم هر چه که در آن سفاهت است تبین واجب است یعن از آیه این را مشود استفاده کرد فتیبنوا أن تصیبوا قوماً بجهالة
چیزی سفاهت نباشد اما به ی ن است در ین در آن واجب نیست! ممشود هر چه که در آن سفاهت نیست تبینم ول

جهت دیری غیر از مسئله سفاهت تبین در آن واجب باشد.[4]

جمعبندی و مختار در بحث

ما مجموماً دو دلیل را از چهار دلیل قبول کردیم؛ ی اصل اولویت و دیری اطلاق روایت مقبوله اما ایشان خواست اطلاقش را
خراب کند. خذ بما اشتهر در مرفوعه را گفتیم اشتهر اطلاق دارد، اشتهر روایةً یا اشتهر فتوی. پس به نظر ما هم شهرت روای را
مرجح مدانیم و هم شهرت فتوای را مرجح مدانیم لذا فقیه وقت به ی روایات رسید اگر شهرت روای بود او را ترجیح بدهد،

شهرت فتوای بود هم شهرت فتوای، اذا دار الامر بین شهرت فتوای و روای؟ یعن ی طرف شهرت فتوای دارد و ی طرف
شهرت روای دارد، باز به نظر مرسد شهرت فتوای اقوای از شهرت روای است و باید شهرت فتواییه را اخذ کند.

ما در مقبوله و مرفوعه بحث از موافقت و مخالفت کتاب را معنایش را روشن کردیم و بحث از شهرت را روشن کردیم که مراد
چیست؟ چند بحث دیر اینجا ترجیح به صفات که این را چطوری باید معنا کنیم آیا ترجیح به صفات فقط در باب قضاوت

است؟ این «الحم ما حم به اعدلهما افقههما» به نظرم امام (رضوان اله علیه) مفرماید ظهور روشنش در ترجیح به صفات در
قاض است، ربط به باب روایت و باب فتوا ندارد، ترتیب بین این مرجحات چطور است؟ تعدی از این مرجحات منصوص به

غیر، اینها بحث های است که باق مماند.

متأسفانه کرونا ی مقدار شدید شده و اطبا و دوستان مقداری از اجتماعات تحذیر مکنند. من هم واقعاً رعایت حال شما
آقایان را مخواستم کنم، استخاره کردم که درس را ادامه بدهیم بد آمد، بقیه را اگر توفیق بود إن شاء اله عرض خواهیم کرد.

اصول ما تا اینجا آن مقدار بحث که ناقص مانده همین دو سه نتهای است که در مقبوله و مرفوعه است و بحث انقلاب نسبت
است، بحث اجتهاد و تقلید را بحث فقهاش را مفصل گفتیم، اولین باری که بحث فقه را خواستیم شروع کنیم خارج اجتهاد و

تقلید را گفتیم و آن نوارها و پیاده شدههایش در سایت موجود است.

خدا را شر مکنیم حدود 23 سال دوره اول اصول ما طول کشید و تا اینجا رسید. البته من این نته را عرض کنم، چون ما در
زمان مرحوم والدمان(رضوان اله علیه) متصدی کارهای بعثهی ایشان در ایام حج بودیم در بعض از سالها، 90 تا 95 جلسه

درس داشتیم، خیل از سالها تا 120 جلسه هم درس بوده یعن اگر بخواهیم معدلگیری کنیم مشود بوئیم 20 سال.



بنا داریم از سال آینده ی دوره دیر اصول را شروع کنیم، اما نه به این طویل و تفصیل که در دوره قبل هست، هم مخواهیم
تلخیص داشته باشیم و تنقیح مبان، بالأخره ما مخواهیم در فقه، مبان اصولمان کاملا منقح باشد، الآن هم الحمدله منقّح

است، ول باز ی تنقیح مجددی لازم است. اگر توفیق شود إن شاء اله از اول اصول شروع خواهیم کرد.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ «فصل مما قيل باعتباره بالخصوص الشهرة ف الفتوى‏ و لا يساعده دليل و توهم دلالة أدلة حجية خبر الواحد عليه
بالفحوى لون الظن الذي تفيده أقوى مما يفيده الخبر فيه ما لا يخف ضرورة عدم دلالتها عل كون مناط اعتباره إفادته الظن

غايته تنقيح ذلك بالظن و هو لا يوجب إلا الظن بأنها أول بالاعتبار و لا اعتبار به مع أن دعوى القطع بأنه ليس بمناط غير
مجازفة.» كفاية الأصول ( طبع آل البيت )، ص: 292.

[2] ـ «الوجه الثان: أنّ الظن الحاصل من الشهرة أقوى من الظن الحاصل من خبر الواحد، فالذي يدل عل حجية الخبر يدل
عل حجية الشهرة بالأولوية. و فيه: أنّ هذا الوجه مبن عل أن يون ملاك حجية الخبر إفادته الظن، وعليه لزم الالتزام بحجية كل

ظن مساوٍ للظن الحاصل من الخبر أو أقوى منه، سواء حصل من الشهرة أو من فتوى جماعة من الفقهاء، أو من فتوى فقيه
واحد، أو غير ذلك، فاللازم ذكر هذا الدليل ف جملة أدلّة حجية الظن المطلق لا أدلة الشهرة. و لن المبن المذكور غير تام، إذ
يحتمل أن يون ملاك حجية الخبر كونه غالب المطابقة للواقع، باعتبار كونه إخباراً عن حس، و احتمال الخطأ ف الحس بعيد

جداً، بخلاف الاخبار عن حدس كما ف الفتوى، فان‏ احتمال الخطأ ف الحدس غير بعيد، و يحتمل أيضاً دخل خصوصية اخرى
ف ملاك حجية الخبر. و مجرد احتمال ذلك كافٍ ف منع الأولوية المذكورة، لأنّ الحم بالأولوية يحتاج إل القطع بالملاك و كل ما

له دخل فيه.» مصباح الأصول ( طبع موسسة إحياء آثار السيد الخوئ )، ج‏1، ص: 168 و 169.
[3] ـ حجرات، 6.

[4] ـ «الوجه الثالث: عموم التعليل الوارد ف ذيل آية النبأ، و هو قوله تعال:  «انْ تُصيبوا قَوماً بِجهالَة‐ أي بسفاهة‐ فَتُصبِحوا
عل‏ ما فَعلْتُم نادِمين» إذ التعليل قد يون مخصصاً للحم المعلل به كما ف قولنا: لا تأكل الرمان لأنّه حامض، و قد يون معمماً

له كما ف قولنا: لا تشرب الخمر لأنّه مسر، فانّه يحم بحرمة كل مسر و لو لم ين خمراً. و مفاد التعليل ف الآية الشريفة إنّما
هو وجوب التبين ف كل ما كان العمل به سفاهة، و حيث إنّ العمل بالشهرة لا يون سفاهة، فلا يجب فيها التبين بمقتض عموم
التعليل. و فيه: منع الصغرى و البرى. أما الصغرى: فلأنّ المراد من الجهالة ف الآية الشريفة إما السفاهة بمعن العمل بش‏ء بلا
لحاظ مصلحة و حمة فيه، قبا للعمل العقلائ الناش من ملاحظة المصلحة، و إما الجهل قبا للعلم، و لفظ الجهالة قد استعمل

ف كل من المعنيين. فإن كان المراد منها السفاهة كان العمل بالشهرة من السفاهة، إذ العمل بما لا يؤمن معه من الضرر
ن من العقاب، و العمل بالشهرة بلا دليل علم بتحصيل المؤمم العقل، فانّ العقل يحون سفاهةً بحالمحتمل‐ أي العقاب‐ ي
حجيتها لا يون مؤمناً، فيون سفاهة و غير عقلائ، و إن كان المراد منها الجهل بمعن عدم العلم، فالأمر أوضح، إذ الشهرة لا

تفيد العلم فيون العمل بها جهالة لا محالة. و أما منع البرى: فلأنّ التعليل و إن كان يقتض التعميم، إ أنّه لا يقتض‏ ف الحم
عن غير مورده مما لا توجد فيه العلّة، إذ لا مفهوم له، لأنّه فرع انحصار العلّة، و هو لا يستفاد من التعليل و لا ربط له بعموم

التعليل، فانّ التعدي إل غير الخمر من المسرات، و الحم بحرمتها لعموم التعليل لا يوجب الحم بحلية كل ما ليس بمسر، بل
قد يون الش‏ء حراماً مع عدم كونه مسراً كما إذا كان نجساً أو كان مال الغير مثً، فالحم بوجوب التبين ف كل ما كان العمل

به سفاهة لعموم التعليل لا يدل عل عدم وجوب التبين ف كل ما ليس العمل به سفاهة، بل يمن أن يون التبين فيه واجباً مع
عدم كون العمل به سفاهة. فتحصل: أنّ الشهرة الفتوائية مما لم يقم دليل عل حجيتها.» مصباح الأصول ( طبع موسسة إحياء آثار

السيد الخوئ )، ج‏1، ص: 169 و 170.


