
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مقدمه اصول » مشتق »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۶

مشتق
جلسه 34 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

 

خلاصه جلسه قبل
نتيجهاي كه از نتيجهي اول گرفتيم اين شد كه مشتق از نظر مقام دلالت بسيط است و از نظر مقام لحاظ و تصور بسيط است اما

از نظر انحلال عقل و عدم انحلال عقل مركب است و بين اينها هيچ تناف وجود ندارد، ممن است از نظر مقام لحاظ و مقام
دلالت بسيط باشد اما از نظر انحلال مركب باشد؛ و اين را هم توضيح داديم و بحثش تمام شد.

تنبیه دوم کفایه
تنبيه دوم در كفايه، مرحوم آخوند اين بحث را مطرح كردند كه فرق ميان مشتق و مبدأ اشتقاق در چيست؟ البته اين نته را در

كلمات ما نديديم كه توجه داده باشند اما ظاهرا يك مطلب مسلم است و آن اين است كه اين تنبيه دوم روي قول قائلين به
بساطت مطرح است. يعن خود مرحوم آخوند و كثيري از بزرگان از اصوليين و از فلاسفه و از متلمين اينها كه قائل شدند به
اينه مشتق داراي مفهوم بسيط است و بين مشتق و مبدأ، از نظر مفهوم فرق وجود ندارد، روي اين نظريه آن وقت اين بحث

مطرح مشود كه بالاخره اگر ضارب با ضرب و عالم با علم از نظر مفهوم بينشان اختلاف نيست، بالاخره چه فرق بين آنها
است.

اما بنا بر نظر قائلين به تركب، كسان كه قائلند به اينه مشتق داراي يك مفهوم مركب است دير نيازي به اين بحث نيست،
قائلين به تركب بين ضارب و ضرب، ضرب يك معناي بسيط دارد و ضارب يك معناي مركب دارد، روي نظر قائلين به تركب
بين اين بحث كه مرحوم آخوند در تنبيه دوم عنوان فرمودند يك بحث لغوي است، لذا ما هم كه در بحث قبل مسئلهي تركب را
اختيار كرديم اين بحث اصلا لازم نيست مطرح بشود، اما حالا چون يك بحث خوب است و يك مقداري هم ارتباط به فهم كلام
كنيم پس دقت داشته باشيد كه اين تنبيه دوم مرحوم آخوند روي نظريهي كساناهل معقول دارد، لذا روي اين جهت عنوان م

مطرح مشود كه در مشتق قائل به بساطت هستند، مثل خود آخوند.

کلام مرحوم آخوند
مرحوم آخوند در اين تنبيه مفرمايد كه يك كلام در عبارات اهل معقول وجود دارد و آن اين است كه گفتهاند فرق ميان مشتق
و مبدأ اشتقاق ميان ضارب و ضرب، فرقشان به اعتبار لابشرطيت و بشرط لاييت است. براي مشتق لا بشرطيت اعتبار مشود.

يعن لا بشرط از حمل و برای مبدأ اعتبار مشود به شرط لا از حمل.

کلام صاحب فصول
 بحث واقع شده كه مراد اين اهل معقول چيست، اين كه فرق ميان مشتق و مبدأ اشتقاق به اعتبار لا بشرط و بشرط لا است مراد
چيست، صاحب فصول (عليه الرحمه)، كلام اهل معقول را به همان اصطلاح كه در اعتبارات ماهيت مطرح مكند، به همان

اصطلاح مطرح كرده است و معنا كرده است.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/67
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/58
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


شما هم در كفايه و هم در اصول فقه در بحث اعتبارات ماهيت كه معمولا در بحث مطلق و مقيد اين را مطرح مكنند، آنجا
مگويند يك ماهيت را يا اعتبار مكنند بشرط يك شء؛ رقبه را اعتبار مكنند به شرط ايمان، اين م شود ماهيت به شرط شء،

يا اعتبار مكنند بشرط لا، رقبه به شرط نبودن كفر، يا اعتبار مكنندلا بشرط، رقبه مطلقا، چه ايمان باشد چه نباشد، چه كفر
باشد چه نباشد.

 صاحب فصول همين اصطلاح كه اصوليين در بحث مطلق و مقيد در بحث اعتبارات ماهيت دارند همان را تطبيق كرده بر
اين عبارت فلاسفه، گفته است كه مراد فلاسفه اين است كه اگر ما يك مفهوم را لا بشرط اعتبار كنيم، مشتق مشود و قابل

حمل بر يك موضوع مشود، اگر يك مفهوم را اعتبار كنيم به شرط لا، مبدأ مشود و غير قابل حمل بر موضوع.

بعد كه كلام اهل معقول را اينطور معنا كرده، اشال هم كرده، گفته است كه لازمهي اين حرف اين است كه اولا اگر متلم گفت
زيدٌ علم، ما نتوانيم بفهميم كه آيا متلم اينجا قضيهاي را تشيل داده يا قضيهاي را تشيل نداده، بله بايد قرينه پيدا كنيم. اگر
فهميديم متلم علم را لا بشرط اعتبار كرده، مفهميم كه قضيه تشيل داده و م فهميم كه مخواهد علم را بر زيد حمل كند.

 اگر قرينه پيدا كرديم كه متلم بشرط لا اعتبار كرده، مفهميم كه قضيه تشيل نداده است و قضيه محقق نشده است.

این ف البداهه يك امر باطل است، زيدٌ علم اين چنين نيست كه مخاطب حالت منتظره داشته باشد ببيند كه آيا متلم از اين علم
اراده كرد، علم لا بشرط را و يا اراده كرد بشرط لا و ثانيا كه اين هم تميل اشال اول است گفته است كه اين محمول يا ذاتاً

قابليت حمل را دارد و يا اينه ندارد.

 ما نمتوانيم با اعتبار، واقع را در آن انقلاب به وجود بياوريم، يك چيزي يا ف حد نفسه، اين كه مگوييم واقعا يعن ف حد
نفسه، يا قابليت حمل را ف حد نفسه دارد يا ندارد، اگر كلمهي علم، اصلا ف حد نفسه قابليت حمل ندارد، شما هزار مرتبه به

تعبیر مرحوم اصفهان در حاشيهي كفايه، هزار مرتبه هم اعتبار كنيد، باز قابليت حمل در آن بوجود نمآيد.

 اين تفسيري است كه صاحب فصول (عليه الرحمه) بر اين عبارت اهل معقول كرده و بعد از آن هم بر طبق همين تفسير اشال
كرده است.

کلام مرحوم آخوند
تفسير دوم را مرحوم آخوند در كتاب كفايه بيان فرمودند، مرحوم آخوند فرمودند كه مراد اهل معقول اين است كه ما مخواهيم
بيان كنيم، مراد اين است كه مخواهند بويند مشتق مفهومش يك واقعيت دارد كه آن واقعيت قابليت حمل در آن وجود دارد.

مبدأ اشتقاق مفهومش يعن مفهوم علم واقعيت دارد كه آن واقعيت قابليت حمل را ندارد.

 مرحوم آخوند مفرمايند كه مراد اهل معقول از اين كه مگويند فرق بين مشتق و مبدأ اشتقاق به اعتبار است، آخوند
مفرمايند صاحب فصول اشتباه كرده است، مراد از اعتبار، آن اعتباري كه در بحث اعتبارات ماهيت عنوان مكنند نيست،

بله مرادشان اين است كه فرق بين مشتق و مبدأ يك فرق حقيق است، يك فرق ذات است، مشتق يك سنخ مفهوم است كه در
واقع اين مفهوم قابليت حمل بر ذات است.

ضارب اصلا در مفهومش به حسب ذاتش قابليت حمل را دارد. ضرب مبدأ اشتقاق، يك سنخ مفهوم است كه در واقع اين
و يك فرق ذات مفهوم قابليت حمل نيست. لذا مرحوم آخوند فرق در كلام اهل معقول بين مشتق و مبدأ اشتقاق را يك فرق حقيق

تفسير مكنند.



اشالات کلام مرحوم آخوند
 اين فرمايش مرحوم آخوند چند اشال بر آن وارد مشود. اشال اول اين است كه ما وقت به كلمات اهل معقول مراجعه

مكنيم، مبينيم كه تصريح كردند كه اختلاف بين مشتق و مبدأ انما هو بالاعتبار است. تصريح كردند كه اينها هر دو از حيث
مفهوم يك مفهوم واحد است. ضارب ای ضرب، كاتب ای كتابه، عالم ای علم، بين مشتق و مبدأ دو تا تصريح دارند، ي

مگويند اينها مفهومشان واحد است.

 اگر اينطور است ما نمتوانيم اين تفسير شما را قبول كنيم. شما مگوييد اين در مفهومش يك سنخ و يك واقعيت است كه
قابليت حمل ندارد. آن هم در مفهومش واقعيت است كه قابليت حمل دارد. بايد اهل معقول بويند مشتق و مبدأ اشتقاق دو تا
مفهوم است، در حال كه وقت ما به كلمات اينها مراجعه مكنيم مخصوصا كلمات قوشچ در شرح تجريد الإعتقاد خواجه،

تصريح مكند، مگويد مشتق و مبدأ اشتقاق يك مفهوم بيشتر ندارد و انما الفرق بینهما بالإعتبار. هم مگويند يك مفهوم دارند و
هم تصريح مكنند فرق بين اينها يك فرق حقيق نيست بله اعتباري است. ملاصدرا هم در كتاب شواهد الربوبیه وقت اين

نظريه را از قول اهل معقول نقل مكند مگويد كه اينها مگويند مشتق و مبدأ اشتقاق فرقشان انما هو بالإعتبار است. شما
چطور معنا كرديد كه فرق بين اينها فرق ذات شود.

هذا اولا؛ و ثانياً اين فرق كه شما بيان كرديد اين فرق اختصاص به مشتق و مبدأ اشتقاق ندارد. اين طوري كه شما بيان مكنيد
هر جا دو مفهوم داشته باشيم؛ ي قابل حمل باشد و ي نباشد، مثلا: فرض كنيم كه مفهوم آكل اين مفهوم بر خداوند قابل

حمل نيست، ما نمتوانيم بوييم اله تبارك و تعال آكل، آكل در ممنات قابل حمل است. پس بوييم كه فرق در واجب تعال و
آكل در ممنات فرقشان انما هو بالإعتبار است، آن قابليت حمل دارد اما اين ندارد، آن بشرط لا از حمل است اين لا بشرط از
حمل است. پس اشال دوم اين است كه شما كلام اهل معقول را يك طوري تفسير كرديد كه اين اختصاص به مشتق و مبدأ
اشتقاق ندارد، هر جا ما دو مفهوم داشته باشيم، احدهما قابل حمل باشد و ديري قابل حمل نباشد بايد بتوانيم همين فرق اهل

معقول را آنجا بياوريم در حال كه ف البداهه نمشود آورد، روشن است كه نمشود و اهل معقول هم نمگويند اين چيزي كه
ما اينجا گفتيم در ساير موارد هم مآيند. هذا ثانياً.

اشال سوم
اشال سوم بر مرحوم آخوند استدلالات است كه اهل معقول بر اين فرع بيان كردند. مرحوم محقق دوان براي اينه اثبات كنند

بين مشتق و مبدأ اشتقاق فرق حقيق و ذات وجود ندارد، مفهومشان ي است، اختلافشان، اختلاف اعتباري است، ايشان دو تا
دليل اقامه كردهاند.

اين كلام شما مرحوم آخوند با استدلالات مرحوم محقق دوان سازگاري ندارد. حالا يا استدلال براي محقق دوان است يا اين
استدلال را مرحوم حاج سبزواري در حاشيهي اسفار از قول محقق دوان نقل كرده است.

ادله مرحوم دوان
دليل اول اين است كه مرحوم دوان فرموده ما وقت كه مبينيم يك بياض عارض بر يك جسم شده، عقل ما حم مكند كه قبل
از آن كه جسم بياض باشد قبل از آن كه الجسم أبيض صدق كند، بايد بوييم البياض ابيض، قبل از آن كه أبيضيت حمل بر

جسم شود در يك مرتبهي متقدمه، اول أبيضيت مربوط به بياض است بعد عارض بر جسم شده، عقل انسان اين حم را مكند.
مگويد قبل از اينه اين دیوار أبيض شود خود بياض أبيض بوده، أبيضيت حمل بر بياض مشود و بعد حمل بر جسم، از اين

مطلب و استدلال چه استفادهاي مخواهند كنند، مخواهند بويند پس اين دو تا ي است، اگر ما مگوييم قبل از آن كه
أبيضيت عارض بر جسم شود، قضيهي ألبياض أبيض داريم، معلوم مشود كه اين دو تا ي است، اين دو تا ي است اما

عقل اين را ادراك مكند. لن فرق أبيض و بياض اعتباري است، بياض مبدأ أبيض مشتق است.



دليل دوم كه آوردند اين است كه ما وقت به كلمات اهل معقول مراجعه مكنيم در بحث مقولات تسعهي عرضيه وقت مثال
مزنند كه مثلا براي مقولهي كیف، مثال مزنند به حار، در حال كه آن كه كيف واقع است چيست؟ حرارت است. ما مبنيم

كه اهل معقول مخواهند مثال بزنند براي كیف، به حار كه مشتق است مثال مزنند، در حال كه آن چه كه از مقولهي كيف
است، واقعا حرارت است، اين سرش اين است كه اهل معقول بين اين دو تا فرق را قائل نيستند. اگر فرق ذات و حقيق بين

حار و حرارت باشد، اينجا نبايد به حار مثال بزنند بايد به حرارت مثال بزنند.

 پس اين دو استدلال هم به خوب دلالت دارد بر اينه مراد اهل معقول اين نيست كه اختلاف بين اين دو تا اختلاف ذات باشد،
اختلاف ذات نيست.

 يك معناي سوم را براي اين عبارت، خود مرحوم حاج سبزواري در حاشيهي اسفار كردند، ايشان فرمودهاند كه مراد از
اعتبار درست است آن اعتبار در باب اعتبارات ماهيت نيست، بله مراد از اعتبار اين است كه ما عرض را دو جور متوانيم

مقايسه و ملاحظه كنيم. يك وقت عرض مثل سفيدي اين را ملاحظه مكنيم بما أنه وجود مستقل بما أنه شء من الأشياء، اگر ما
عرض را به اين ديد ناه كرديم، قابليت حمل بر جسم ندارد. بين اين و جسم تغاير وجود دارد، اما ديد دوم و ملاحظهي دوم اين

است كه ما بياييم عرض را بما أنه مرتبه من الجوهر، ملاحظه كنيم.

 بوييم وجود عرض فان در جسم است، فان در جوهر است، عرض يك مرتبهاي از مراتب جوهر است، اگر عرض را با اين
ديد لحاظ كرديم و ملاحظه كرديم اينجا قابليت حمل را دارد.

 مرحوم سبزواري مفرمايد اينجا كه اهل معقول مگويند اعتبار بشرط لا و لا بشرط، نه اينه زمامش در اختيار معتبر باشد، من
اگر علم را لا بشرط اعتبار كرديم قابل حمل باشد اما اگر بشرط لا من اعتبار كردم قابل حمل نباشد كه حمل و عدم حمل، مرهون

اعتبار معتبر باشد، خير. عرض دو گونه مشود براي وجودش ملاحظه كرد به حسب خود واقعش.

من الأشياء وجود ءيك وقت است كه اين سفيدي كه عارض به جسم است كاري به جسم نداريم اصلا، خود سفيدي ش 
مستقل، اگر ما اين بعد عرض را ديديم از اين نظر قابليت حمل ندارد. اگر گفتيم سفيدي به عنوان مرتبه من الجوهر فان در جسم

است، يك مرتبهاي از مرتبهي جوهر است، اينجا قابل حمل است، اين اعتبار بشرط لا و لا بشرط به اين معنا برمگردد نه به آن
معناي اعتباري كه اگر انسان اعتبار كند بشرط لا از حمل قابل حمل نباشد اگر اعتبار كند لا بشرط را، قابل حمل باشد، اين هم

معناي سوم است كه براي اين عبارت بيان شده است.

 مرحوم محقق نائين ايشان هم با مرحوم آخوند و با مرحوم حاج سبزواري در اين جهت موافق است كه اين اعتبار در كلام
كه مرحوم حاج اهل معقول مراد آن اعتبارات ماهيت كه در بحث مطلق و مقيد گفته شده نيست و ظاهرا همين معناي سوم

كردند ايشان هم همين معنا را اختيار مكند.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و


