
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مقدمه اصول » مشتق »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۶

مشتق
جلسه 33 

 
حيمالر نمحالر هال مبِس

رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح
 

کلام مرحوم محقق نائین  )اعل اله مقامه الشریف(، در بحث بساطت مشتق را با اشالات که بر کلام ایشان وارد بود بیان
ه تعالهم کلام امام رضوان ال است و ی کلام مرحوم محقق اصفهان ماند که یم کردیم. در این بحث دو مطلب باق

علیه که با نقل این دو بیان این بحث را انشاءاله خاتمه مدهیم و نتیجه مگیریم که آیا مشتق دارای ی مفهوم بسیط است یا
مرکب است.

کلام محقق اصفهان
 مرحوم محقق اصفهان در حاشیهی کفایه، فرمودند که ما ی بساطت لحاظ داریم و ی بساطت حقیق داریم. بساطت

لحاظ همین است که آن صورت علمیهای که از ی لفظ در ذهن انسان انطباع پیدا مکند ی چیز است. آن صورت تصوریه
ی چیز است و ی معنا به ذهن خطور پیدا مکند و ی تصور واحد و فارد است.

 فرمودند در بساطت لحاظ هیچ عاقل ش ندارد که مشتق ی بساطت لحاظ و تصوری دارد ما وقت ضارب را تصور
مکنیم ی معنا به ذهن مآید؛ اما بساطت حقیق که معنایش این است که آیا حقیقتا انحلال به دو مفهوم پیدا مکند یا اینه

حقیقتا انحلال به دو مفهوم پیدا نمکند.

 اگر انحلال به دو مفهوم ندارد بساطت حقیق مشود و اگر گفتیم حقیقتا انحلال به دو مفهوم دارد، مشود ترکب. اینجا ولو
که فرمودند، فرمودند به نظر ما مشتق دارای ی در اینجا روشن نیست اما از استدلال کلامشان در کتاب «نهایهالدرایه» خیل

معنای ترکب است که به حسب انحلال به وجود مآید. ترکب حقیق. مشتق مرکب است از ی ذات مبهم معنون به ی عنوان
مفهوم مرکب ه مشتق یهستند که قائلند به این مبدأ، بنابراین ایشان را هم جزء قائلین به ترکیب قرار دادند. از کسان و به ی

.دارد عند الإنحلال العقل

ادله محقق اصفهان
مجموعا در کلمات ایشان برای این مدعا که مشتق ی بساطت حقیق ندارد، بله ترکب حقیق دارد در کلام ایشان چند دلیل

اقامه شده است. دلیل اول مسئلهی تبادر است، وقت که ما لفظ عالم را مشنویم آنچه که به ذهن تبادر پیدا مکند علم نیست که
همان مبدأ است، آن چه که به ذهن تبادر پیدا مکند، ی ذات مبهم معنون به علم است. عالم یعن دانشمند نه دانش، آن که به

ذهن مآید ی چنین چیزی است پس دلیل اول تبادر است.

دلیل دوم که اقامه کردند این است که اگر در مفهوم مشتق ذات در کار نباشد، ما نمتوانیم مشتق را بر ی ذات حمل بنیم،
این که مگوییم زید عالم، این که عالم را حمل بر زید مکنیم این خودش دلیل روشن است بر اینه در عالم در مفهومش ذات

وجود دارد و اگر در مفهوم عالم ذات نباشد، یعن عالم بوییم یعن علم، این قابلیت حمل نیست.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/67
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/58
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


 دیران گفته اند ما مسئله را از راه اعتبار حل مکنیم، مگوییم بین عالم و علم فرق وجود ندارد الا در مقام اعتبار و لحاظ. در
عالم اعتبار شده است لحاظ لا بشرطیت از حمل، یعن قابل حمل است؛ اما در علم لحاظ شده به شرط لا بودن از حمل، ایشان
مفرمایند این مشل را حل نمکند. ما تا ذات را در مفهوم مشتق قرار ندهیم حمل امان ندارد. اعتبار طوری نیست که سبب
انقلاب در واقع بشود. اعتبار سبب نمشود که ما ی چیزی را که قابلیت حمل ندارد اعتبار کنیم و با اعتبار قابل حمل بشود.

حت تعبیر دارند که مفرمایند حت اگر هزار مرتبه اعتبار کنید واقع را که عوض نمکند و حمل در جای است که در حمل
شایع صناع باید بین محمول و موضوع اتحاد وجودی باشد واقعا، اعتبار که نم تواند اتحاد وجودی به وجود بیاورد؛ بنابراین

تا ذات در مفهوم مشتق اشراب نشده باشد این مشتق قابلیت حمل را ندارد.

 دلیل سوم که ایشان اقامه کردهاند و در محاضرات هم این دلیل به تبع ایشان ذکر شده عبارت از این است که گاه اوقات
موضوع قضیه خودش ی مشتق است، آن جای که شما مگویید «الاتب متحرک الاصابع»، اینجا موضوع قضیه زید نیست،
موضوع قضیه خودش مشتق است. اگر بوییم مشتق همان مبدأ اشتقاق است کاتب یعن کتابت، یعن کتب، اگر این باشد این
نمتواند موضوع قضیه قرار بیرد، این قابلیت این را ندارد که متحرک الاصابع بر او حمل بشود، شما مثل اینه بویید العالم

متحرک الاصابع به جای عالم علم بذارید؛

 آنهای که مگویند مشتق ی معنای بسیط دارد مگویند عالم ای العلم، وقت علم شد متوانیم بوییم علم را موضوع قضیه
قرار بدهیم؟ نمشود حتما باید ذات در مفهوم مشتق اشراب شده باشد.

 دلیل چهارم این است که گاه اوقات مشتق را ما متعلق یا موضوع برای ی حم قرار مدهیم مثلا مگوییم اکرم العالم،
عالم را اکرام بن، اکرم العالم اگر کس بوید مشتق با مبدأ اشتقاق که یعن علم ی معنا دارد، فقط فرقشان در این است که
ی لا بشرط از حمل است و ی هم بشرط لا از حمل است که این را در قضایای حملیه مشود این حرف را زد، اما در اکرم

العالم ما متوانیم بوییم عالم به معنای علم است.

 اگر اکرم العالم، عالم به معنای علم باشد، معنایش این است که اکرم العلم، علم که قابل اکرام نیست، پس لا محاله باید در
مفهوم مشتق ی ذات اشراب شده باشد. منته مرحوم محقق اصفهان فرمودند این ذات که در مفهوم مشتق اشراب شده

است، ی ذات مبهم من جمیع الجهات است. گاه اوقات ی ذات ابهامش از هر جهت مبهم است الا از ی جهت، از جهت
قیام مبدأ به او؛ مثلا در ابیض مگوییم ذات متصف به بیاض اما این ذات مبهم است، از هر جهت مثلا زمان و مان و هر

خصوصیت ابهام دارد و ی چیز مبهم است، الا از حیث قیام مبدأ به او که بعض ها وقت ابهام را مخواهند معنا کنند در
این ذات که در مفهوم مشتق وجود دارد تا همین حد مآیند، مرحوم اصفهان فرموده است این ذات حت از این جهت هم ابهام
دارد. چرا؟ چون ما ی قضایای داریم مثل البیاض ابیض، در البیاض ابیض آنجا نمتوانیم بوییم از حیث قیام مبدأ به ذات

ابهام ندارد، آنجا هم حت از این حیث هم از جهت خود مبدأ هم در آن ابهام وجود دارد، البیاض ابیض. ی وقت مگوییم
الجسم ابیض که اینجا ذات که عبارت از آن جسم باشد از نظر اینه این بیاض قائم به این جسم است، نه قائم به شء دیر،

ابهام ندارد.

اما در البیاض ابیض این را هم نمتوانیم بوییم، چه ذات متصف به بیاض است؟ خود بیاض، بیاض غیر از مبدأ چیزی نیست
مفهوم مرکب است، مرکب است از ذات به علاوهی مبدأ، دو این ذات گوییم مشتق یکند که مدر اینجا، لذا ایشان تعبیر م

که در مفهوم و مدلول مشتق اخذ شده است، این مبهم است من جمیع الجهات، حالا که اینطور است، لذا در اینجا نمگوییم که
این ذات قابل انطباق بر ی شء معین، این چنین نیست که دلالت بر ی شء معین بند، از هر جهت ابهام دارد که خود این
ابهام بسیاری از اشالات که در کلمات مرحوم محقق نائین بود و دراستدلالات ایشان بر بساطت بود، آن اشالات را برطرف

مکند، کما اینه قبلا ی مقدارش را اشاره کردیم. این خلاصهی فرمایش مرحوم محقق اصفهان است و از ایشان مرحوم



آقای خوئ در کتاب محاضرات تبعیت کردند و همین نظریه را اختیار کردند.

این بیان ایشان و این استدلالات که ایشان دارند به نظر ما قابل مناقشه نیست، این استدلالات که برای مرکب بودن مفهوم مشتق،
ایشان اقامه کردند این چهار دلیل، دلیل تام است و باید روی این بیان ما قائل شویم به این که مشتق ی مفهوم مرکب دارد.

کلام امام خمین
 اما امام (رضوان اله تعال علیه) ی بیان را دارند در این بحث که ما در کلمات دیران این بیان را ندیدیم. گویا ایشان

محصل فرمایششان این است که ما بساطت و ترکیب، حالا خواستید مراجعه کنید، کلام مرحوم محقق اصفهان در نهایهالدرایه
جلد اول صفحهی 219.

 این کلام را که میخواهیم از امام بیان بنیم البته با توضیح که خودمان مخواهیم بیان کنیم و در فرمایش ایشان نیامده در
این بیان مطرح شود برای خود شما هم این بحث بساطت و ترکیب به خوب مناهج الوصول، جلد اول صفحهی 221؛ که وقت

روشن مشود و خودتان هم متوانید اظهار نظر کنید.

 امام گویا مخواهند بفرمایند که ما سه جور بساطت و ترکیب داریم ی بساطت و ترکیب به لحاظ تصور داریم، همین که
مرحوم اصفهان از او تعبیر کردند به بساطت لحاظ، دوم، ی بساطت و ترکیب به لحاظ انحلال عقل داریم، یعن ی شء

عقلا قابل انحلال به دو معنا باشد، به آن مگوییم مرکب و اگر قابل انحلال نباشد به آن مگوییم بسیط.

 اما امام مفرمایند ما ی بساطت و ترکیب داریم که اصلا آن که محور بحث در باب این نزاع معروف است همین قسم سوم
است؛ که گویا اصلا این قسم سوم مغفول عنه در کلمات جمیع علماء قرار گرفته است و آن بساطت از حیث دلالت و دال و

مدلولیت است نه بساطت به لحاظ تصور. نه بساطت به لحاظ انحلال و عدم انحلال عقل، ما در اینجا وقت مخواهیم بوییم آیا
مشتق ی مفهوم بسیط است، بسیط یعن دالا و دلالتاً و مدلولا ی چیز است. مرکب یعن دالا و دلالتا و مدلولا دو تاست و بیش

از ی است.

 اگر ما این را محور قرار دادیم حالا بحث کنیم که آیا عالم دال واحدٌ یا نه واقعا جای دو تا دال است، این محل نزاع است و این
فرمایش امام با توجه به آن شروع این نزاع در بین اهل منطق بسیار فرمایش متین است. شروع نزاع را اهل منطق گفتند فر

باید دو تا باشد در حال امر مجهول، بعد گفتند که امور جمع است و جمع منطق ترتیب امور معلومه برای رسیدن به ی یعن
.الإنسان حیوانٌ، الإنسان متعجب ،کنیم که الإنسان ناطقچیز تعریف م از تعاریف با ی که ما در بعض

این سبب شد که بعضیها مثل شارح مطالع بویند که الإنسان ناطق، ناطق را که گفته که ناطق امر واحد است، ناطق دو تا
است چون ناطق مشتق از ذات به علاوهی مبدأ است، پس معلوم مشود اصل نزاع که شروع شده در این بحث برای این بوده
مدلولش هم واحد است یا متعدده، آیا دو تا دلالت است یا ی دال واحد است یا دال متعدد است، آیا ناطق که ببینیم آیا ناطق

دلالت واحده است.

ایشان مفرمایند اگر ما به ارتاز عرف و عقلای مراجعه کنیم عالم دال واحد است، عالم جای دو تا دال ننشسته است، عالم
دال واحد است، دلالتش هم دلالت واحده است و مدلولش هم واحد است، عالم یعن چه؟ عالم یعن آن معنون مبهم متصف به

ی عنوان، تعبیری که دارد این است که معنون مبهم متصف به ی عنوان.

عالم یعن آن ذات معنون به عنوان علم، این ی دال است ی مدلول است و آن هم معنون است دو تامدلول هم نیست، دو تا



دال دو تا مدلول دو تا دلالت ندارد؛ و مفرمایند پس نتیجه این مشود فرمایش که امام دارند به نظر ما مشتق از حیث دلالت و
دال و مدلول بسیطٌ. بله از حیث انحلال قابلیت انحلال دارد.

 فرمودند مؤید این مطلب که ما نمتوانیم بوییم مشتق دو تا دال است این است، اگر ما گفتیم ابیض دو تا دال است یعن شء
به هر کس به هر اهل لسان که به هر ادیب نباشد در حال ء ٌ له البیاض در عرف فرقله البیاض، باید بین کلمهی ابیض و ش
ما مراجعه کنیم م گوید بین ابیض و شء له البیاض فرق وجود دارد پس معلوم مشود ابیض مثل شء له البیاض که چند تا

دال است و چند تا مدلول و دلالت، ابیض جای او ننشسته است.

این کشف از این مکند که ابیض دارای ی معنای واحد است. این خلاصهی فرمایش است که امام دارند البته خیل هم
توضیح دادند هم در تقریراتشان است و هم در فرمایشات خود ایشان است. به نظر من با همین بیان امام تمام این حرفها جمع

مشود. فرمایش شارح مطالع و سید شریف و اشالات صاحب فصول و سید شریف، جواب آخوند از صاحب فصول، جواب
آخوند از سید شریف، اینها حرفهای زائد و انحراف از اصل بحث است، از اول مشخص نردهاند که مراد از بساطت و ترکیب

چیست، صرف اینه این همه بحث در این قضیه وارد شده است همین نته است. روشن نردهاند که مراد از بساطت و ترکیب
چیست، اگر این عنوان را در اول بحث روشن مکردند که ما سه تا بساطت و ترکیب داریم، بساطت لحاظ، بساطت حقیق و

بساطت دلال اسمش را بذاریم، به نظر مرسد هیچ کس در آن نزاع نمکرد.

وقت آدم ی مقداری دقت کند، بسیاری از این نزاعها مشود لفظ، ی کس ی اصول بساطت از حیث تصور را اثبات
مکند مثل مرحوم آخوند خراسان و ی بساطت از حیث دلالت را اثبات مکند مثل امام و ی هم ترکیب از حیث انحلال
عقل را اثبات مکند که اینها با هم قابل جمع است، ممن است بوییم ی لفظ بسیطٌ لحاظا، مرکب انحلالا، بسیطٌ دالا و

دلالتاً اینها قابل جمع هستند و جمع بین اینها هیچ مانع ندارد.

خلاصه بحث
 پس خلاصهی آن چه که ما به نتیجه رسیدیم در این بحث این است که آن چه که محور بحث است متأسفانه در کلمات فراموش

شده است با توجه به آن ریشهی نزاع، نزاع در این بوده که مشتق جای دو تا امر دو تا دال و یا جای ی دال، این روشن است
که مشتق جای ی دال بیشتر نیست، منته این ی دال است که عقلا قابل انحلال است به ی مبنای مبهم، ی ذات مبهم

متصف به مبدأ است. این انحلالش را هم هیچ کس انار نمکند، هیچ کس نم گوید که مشتق قابل انحلال نیست، نمشود
بوییم عالم با علم هیچ فرق ندارد این هم قابلیت انحلال عقل ندارد، بنابراین خلاصهی مطلب این مشود که مشتق از حیث

دلالت بسیط است از حیث انحلال عقل مرکب است و جمع بین این دو تا هیچ مانع ندارد این خلاصهی آن چه که در تنبیه اول
متوان گفت.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و


