
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مبحث تعادل و تراجيح » بررس روايات تعادل و تراجیح »

در تاریخ ۰۴ تیر ۱۳۹۹

تعادل و تراجيح
جلسه 98 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

تتمه بحث زیارت معصومین (علیهم السلام) و اهل قبور

در تمیل بحث سابق که معلوم شد بحث لازم است چند نته را عرض مکنم. نته اول اینکه آیا زیارت اهل قبور یا زیارت
معصومین (علیهم السلام) محتاج به دلیل است یا اینکه عل وفق القاعده است؟ یعن اگر ما فرض کنیم که این همه روایت برای

اینکه معصومین را زیارت کنیم نداشتیم، فرض کنیم چنین ادلهای در دست ما نبود، قاعده چه اقتضا مکند؟ و این بحث
اختصاص به معصومین هم ندارد در مورد موت هم مآید و چه بسا در مورد موت هم چه مؤمن و چه غیرمؤمن مآید.

وقت تأمل مکنیم قاعده اقتضا مکند کس که از دنیا مرود چون روح او باق است بقاء روح مستلزم اطلاع بر آن کس است
که با آن روح ارتباط برقرار مکند چون روح باق است، وقت روح باق است قوای روح از قبیل شنیدن، دیدن، حت گفتن، اینها
هم باق است. حالا نه با این ابزار ظاهری دنیوی، روح مشنود، روح مبیند، روح مگوید، روح مخندد، روح ناراحت مشود،

اینها برای روح هست و لذا مسئله جهنم و جنّت برزخ هم روی همین پایه استوار است. بنابراین چون مسئله این چنین است
امر قابل قبول است حالا اینکه آیا اثر دارد یا ندارد ی وفق القاعده است. مخاطب قرار دادن روح ی امر عل زیارت ی

بحث دیری است.

ارواح خصوصاً ارواح مؤمنین اطلاع دارند بر آنچه که در این دنیا مگذرد، بعض از روایات آمده مسئله را روشن کرده که
روح هر مؤمن نسبت به خانوادهی خودش در هر هفتهای اطلاع پیدا مکند این همهاش روی قاعده است، قاعده این است که

روح مدرِک است، درک مکند، مفهمد، وقت انسان عند القبر حضور پیدا مکند این مسئله ممن است قویتر بشود ول با
قطع نظر از حضور عند القبر همینطور است. لذا روی قاعده لا فرق ف الزیارة من قریب و بعید در اصل زیارت فرق نمکند.

ولو از نظر لغوی بوئیم در معنای لغوی زیارت حضور الزائر عند المزور شرط باشد که البته من مجال نشد به لغت مراجعه کنم
مزور ح کند وقت زائر عند المزور حضور پیدا م باشد اما آن ملاک، بالأخره وقت هم که در لغت چنین مطلب حالا بر فرض

است دارد مزور را مبیند، اما وقت مزور میت است از نظر ملاک و واقع بین اینه انسان کنار قبر او باشد و بین اینکه 500
متر این طرفتر باشد فرق وجود ندارد. ی وقت مگفتیم این روح مزور فقط در این قبر ظاهری است نه، اینطور نیست و

دلیل هم نداریم بر اینکه این باشد.

وقت انسان کنار ی قبری مرود بر حسب روایات آن روح را در همان قبر مآورند اما وقت مزور میت است و ما زیارت را
هم عل وفق القاعده مدانیم اینجا دیر قرب و بعد در اصل زیارت هیچ نقش ندارد. در آثار و خصوصیاتش ممن است فرق

کند اما در اصل امان و تحقق زیارت فرق نمکند.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2189
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2183
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


مرحوم صاحب الوسائل در کتاب هدایة الامة إل احام الائمة (علیهم السلام) روایات دارد در مورد زیارت موت. به امام
صادق(علیه السلام) عرض کرد که شما زیارت قبور اموات خودتان مروید؟ فرمودند نعم. باز پرسید وقت ما مرویم اینها

توجه پیدا مکنند و آگاهند؟ «فقال ای واله، إنهم لیعلمون بم و یفرحون بم یستأنسون إلیم». سائل سؤالش از این است که
اذا اتیناهم اینها به ما متوجه مشوند؟ اما جواب که امام مدهند مفرمایند إنهم لیعلمون بم این قید إذا عطیناهم را هم ندارد،
کنند نه اینکه وقتارواح در آن عالم با حرکات ما، افعال ما، گفتار ما، فرح و انس پیدا م م، یعنم، یستأنسون إلییفرحون ب
ما آنجا نشستیم یستأنسون، البته ممن است استیناسش قویتر باشد ول اصل این إنهم یعن خودش روی قاعده است نه اینکه

بوئیم امام اینجا مسئله شرع تعبدی نیست که تعبداً بخواهند بفرمایند اینجا امام دارند ی حقیقت را بیان مکنند.

 إنهم لیعلمون بم اینجا قید ندارد إذا اتیناهم، رفتیم سراغ آنها. إنهم لیعلمون بم، اگر هم نروی این چنین است و لذا آن وقت هم
که انسان سر قبر اینها نمرود بعد از مدت که مرود گاه اوقات گلایه هم مکنند مدت است نیامدی، معلوم است که به اصل

انسان توجه دارند نه اینه بوئیم وقت انسان رفت تازه مفهمند که این آمدهاست.[1]

والد استاد بزرگوار ما حاج آقای بیدل مفرمودند، ایشان از اوتاد قم بودند و واقعاً مرد کم نظیری در تقوا بود، ایشان مگفت
ی از بستانم که مرحوم شده بود هر روز مرفتم کنار قبر او فاتحهای مخواندم ی روزی رفتم و با فاصله و با سرعت رفتم

و ننشستم، شب به خوابم آمد و گفت امروز نیامدی بنشین فاتحه بخوان؟ این مقدار اینها توجه دارند.

این توهم که جناب آقای رحمانپور داشتند، امیرالمؤمنین(علیه السلام) فرمودند «زوروا موتاکم فإنهم یفرحون بزیارتم» حالا
کلام امام صادق(علیه السلام) داشت یفرحون بم و اینجا مفرماید یفرحون بزیارتم، بعد حضرت مفرماید ولیطلب احدکم
حاجته اینکه حالا در ذهن ایشان و شاید در ذهن دیران هم بوده که ما از معصوم باید حاجات را بخواهیم، نه، امیرالمؤمنین
مفرماید ولیطلب احدکم حاجته عند قبر أبیه و عند قبر امه، حالا این ی ویژگای دارد که انسان اگر پدر و مادر را بعد از

اینکه از دنیا رفتند حاجت داشته باشد، سفارش شده که بروید کنار قبر اینها بنشینید و حاجات خود را از اینها بخواهید ولیطلب
احدکم حاجته، حاجتش چیست؟ اگر مریض است از آنها بخواهد واسطه قرار بیرند که خدا آنها را شفا بدهد، نیاز مادی دارد و

هر مشل که دارد.[2]

خدای که خودش مفرماید «و بِالْوالدَين احسانا»[3] اگر فرزند همان والدین را واسطه قرار داد، این نقض آن فرمایش خداست
که خود خدا ارزش اینها را نادیده بیرد و دعای آن فرزند را مستجاب نند. اجابت دست خدای تبارک و تعال است. معصوم
هم این طور نیست که بوئیم خدای تبارک و تعال به او تفویض کرده که حاجت هر کس را خواست بده، نه! و ما یشائون إلا
أن یشاء اله مشیت اینها با مشیت خدا ی است، وقت مشیت اینها با مشیت خدا ی است پس اصلا تعددی وجود ندارد در

تشریع هم همینطور است.

بنابراین این دو مطلب را مخواستیم تمیل کنم هم زیارت از راه دور، الآن ما هر روز موفق نمشویم حرم برویم ول از بیرون
سلام م دهیم، بعد از نمازها در منزل رو مکنیم به قبر حضرت معصومه(علیها السلام) که حتماً آقایان این دأب را داشته

باشید این اقل ادب است، اینها همه زیارت از راه دور است و اینها محم و صحیح است و آثار دارد و ان شاء اله باید موفق به
اینها باشیم و این دو نته را در تمیل آن عرض کردم.

البته این بحث را آقایان خودتان دنبال کنید بحث خوب است من هم ندیدم جای این بحث را منقح کرده باشند، شاید هم باشد در
بعض از کتابها من ندیده باشم. الآن در دنیا در زمان حیات آنچه که مشنود روح است منته به واسطة السمع، آنچه که

مبیند روح است بواسطة البصر، اما وقت که شما خوابیدید نه گوشتان مشنود، نه چشمتان مبیند، اما باز مبینید هم
خوابید، اصلا کس بیند؟ الآن یشنوید چه چیزی او را مبینید و هم مکند هم مم سخنران آقای بینید که یشنوید، مم



الآن ی کس بیهوش مشود و به کما مرود نه کس را مبیند نه به حسب ظاهر چیزی را مشنود بعد که از کما بیرون مآید
سیر حرکاتش را گاه مگوید من چه کس را دیدم، چه گفت،  همه اینها را بیان مکند، الآن ی تأمل مائ هم بفرمائید روشن

است. آن قوهای که مشنود این سامعه نیست روح است که مشنود اما به واسطه این مشنود، به واسطه چشم مبیند، به
واسطه زبان سخن مگوید اما وقت شما خواب هستید حرف مزنید بدون اینکه زبانتان سر سوزن حرکت کند.

برای من گاه اوقات اتفاق افتاده که در حین درس گفتن از خواب بیدار شدم، اینکه در خواب آدم درس بوید، صحنهای را
ببیند و بشنود، این گوش که الآن چیزی نمشنود، پس روح است که اینها را ادراک مکند، این روح بعد از اینکه مگوئیم از

دنیا مرود این روح باق است و آن وقت تا حالا در این بدن محصور بوده، وقت در این بدن محصور است این روح از آن
طرف دیوار نمتواند اطلاع پیدا کند، اما وقت از این قالب مادی رها شد قدرتش هزاران برابر مشود.

 ی کس که تشییع مشود تمام مشیعین را مبیند، آن کس که خودش در تشییع جنازه است فقط دو سه نفر اطرافش را
مبیند ول خود میت همه را مبیند، اینها قدرت روح است و لذا الآن این علم هیپنوتیزم از این بدن مادی روح را ی مقدار رها

مکند بعد که رها کرد متواند همان آن بفرستدش آن طرف دنیا، اصلا فاصله زمان و مان برایش معنا ندارد مگوید شما
الآن برو کره ماه، البته بست دارد ول قابلیت این را دارد. اینکه مگویند خوابش مکنند! نه، ی انقطاع بین روح و بدن
ایجاد مشود این انقطاع که ایجاد مشود روح قدرت پیدا مکند متواند برود آن طرف دنیا و یا هر جا که شما بوئید، بو

الآن برو به حرم حضرت معصومه (سلام اله علیها) کنار ضریح ببین چه کس آنجاست، همان آن برای شما مگوید.

خود معرفة النفس بسیار بحث مهم است، استاد بزرگوار ما آیت اله حسنزاده که خداوند ایشان را شفای کامل بدهد و طول
عمر بدهد، ایشان بحث مفصل دارد، من قدیم دیدم بحث ایشان را. بحث معرفة النفس را ببینید، و لذا وقت آنها دیده مشود

خیل از این روایات فهم و توجیهش برای انسان آسان مشود.

خلاصه مباحث گذشته

در اینجا چند بحث داریم؛ ی بحث اینکه آیا شهرت که در روایات آمده شهرت روای است یا شهرت فتوای؟ بحث دوم اینکه
ری یا جابر ضعف سند باشد یا نه؟ اما در مورد بحث اول مرحوم نائینتواند مرجح احد الخبرین بر دیم آیا شهرت فتوای

مفرماید واضح است که شهرت در روایت مقبوله و مرفوعه شهرت روای است.

(: خذ بما اشتهر بين أصحابك) و ف الأول قوله ف فرماید «لوضوح أن المراد بالموصول فمرحوم آخوند هم در کفایه م
الثانية (: ينظر إل ما كان من روايتهم عنا ف ذلك الذي حما به المجمع عليه بين أصحابك فيؤخذ به) هو الرواية لا ما يعم الفتوى

كما هو أوضح من أن يخف.» این مسئله اینقدر واضح است که نیازی به بحث و بیان ندارد.[4]

ادامه بیان معنای شهرت

در هر دو روایت موضوع اصل تعارض الخبرین است یعن اگر دو خبر با هم تعارض پیدا کردند! وقت موضوع تعارض
الخبرین است امام (علیه السلام) مفرماید ینظر إل ما کان من روایتیهما أنّا اصلا تصریح است به آن روایت که المجمع علیه

عند اصحابه فیؤخذ به ویترک الشاذ الذی لیس بمشهور عند اصحاب فإن المجمع علیه لا ریب فیه. اینجا اولا ی نتهای را
که اینجا در این روایت مقبوله است همان طوری که شیخ انصاری هم فرمودند مراد اجماع اصطلاح عرض کنیم این اجماع

نیست. مرحوم آقای خوئ تقریباً آورده روی معنای یا اصطلاح یا لغوی فرموده مما أجمع الاصحاب علیه و مگوید چیزی که
اجمع الاصحاب علیه یعن آنکه مورد اتفاق الل است. ایشان مفرماید مراد از مجمع علیه یعن اجمع اصحاب عل صدوره



عن المعصوم یعن آنکه قطع الصدور است.

باز هم از شیخ و هم از مرحوم آقای خوئ تعجب است، روایت مقابلش را شاذ قرار داده و باز این مجمع را به همان مشهور معنا
کرده یعن اصلا در این روایت نه اجماع لغوی مراد است نه اجماع اصطلاح مراد است، مراد از مجمع یعن مشهور، قرینهی
واضحه در این روایت وجود دارد که فرموده و یترک الشاذ الذی لیس بمشهور یعن لیس بمجمع علیه، فإن المجمع علیه لا ریب

فیه.

پس این مجمع علیه نه اجماع اصطلاح مراد است نه اجماع لغوی که اتفاق الل باشد مراد است، مراد همین مشهور است،
مراد از مجمع علیه یعن مشهور.

یر. بعد این خطاب به چه کسفرماید خبری که مشهور عند الاصحاب است را بعرض ما این است که در روایت، امام م
است؟ خطاب این است که اگر این دو حم با هم اختلاف پیدا کردند شما ببین روایت کدامشان مطابق با مشهور است، روایت

هر کدام که مطابق با مشهور است همان را اخذ کن.

اگر مراد شهرت فتوای بود اینها اصلا اختلاف نمکردند، این دو تا این به ی روایت اخذ مکند آن به ی روایت دیر اخذ
رسد. برای اینکه وقتگوئیم موضوع به اختلاف نمم قائم باشد اصلا شهرت فتوای کند حالا اگر واقعاً در این مسئله یم
صد نفر ی حم بدهند پنج نفر حم دیری بدهند مشل نیست. البته بعداً بیان مکنیم که خود شهرت فتوای آیا دلیل است
دلیل است؟ اگر دلیل نیست مرجح احد الخبرین یا جابر هست یا نیست؟ ول یا نه؟ مقام دوم در این است که آیا شهرت فتوای

الآن مخواهیم ببینیم شهرت در این روایت مراد چیست؟ سائل سؤالش از خبرین است امام هم در جواب مفرماید ینظر إل ما
کان من روایتیهما اصلا تصریح دارد من روایتیهما.

پس اینجا سؤال و جواب هر دو در مورد روایت است، اینکه مرحوم آقای خوئ گویا به این کلمه روایتیهما عنایت نردند بعد
خودشان را در تلف انداختند که اگر ی کس آمد سؤال کرد أی المسجدین تحب، مجیب هم در جواب گفت ما کان الاجتماع

فیه اکثر، ایشان مفرمایند ظهور در این دارد که ما کان من المسجدین نه اینکه اجتماع من حیث هو اجتماع ولو در غیر
مسجد، نیازی به این تلف نیست، من در روایت آقای خوئ این را دیدم، در خود روایت مقبوله دارد ما کان من روایتیهما أنّا،

تصریح دارد و نیازی به این نیست. یعن ی وقت سؤال از خبرین است در جواب چیزی از خبرین نیست باز نیاز به این تلفها
است اما اینجا دارد ما کان من روایتیهما أنا، مگوئیم اگر شهرت روای شد مفرماید فإن المجمع علیه لا ریب فیه و بعد

استشهاد مکنند به کلام پیامبر اکرم که الامور ثلاثة أمر بین رشده.

اینجا فقط باق مماند نتهای که در کلمات امام (رضوان اله تعال علیه) است و ما فرمایش ایشان را خواندیم که ایشان
مفرماید اگر ی روایت مشهور بین الاصحاب هست اما فقها بر طبق آن فتوا ندادند، نقلش در کتب روای مشهور است اما
فقها بر طبق آن فتوا ندادند آیا متوانیم بوئیم این روایت هم مما لا ریب فیه است، فرمودند چون نمشود گفت بوئیم این

روایت مما لا ریب فیه است فلابد ما این شهرت را حتماً شهرت فتوائیه معنا کنیم.

جواب از این فرمایش امام این است که در جای که شهرت طبق روایت است و شهرت بر خلاف ندارد چه مفرمائید؟ آیا او را
توانیم از مصادیق مما لا ریب فیه قرار بدهیم؟ بله و در این روایت فقط در مقام همین است که ما دو تا روایت داریم اصلام

بحث فتوای مشهور هم نیست ی روایت نقلش در کتب روای فراوان است اما ی روایت در ی کتاب روای آمدهاست. امام
مفرماید اینکه اصحاب زیادی آمدند این را ذکر کردند مشهور است این را اخذ کن، بعد این مما لا ریب فیه یعن نمخواهیم لا

ریب فیه بوئیم عقلا، یعن این قابل اعتماد است، یا تعبیر مکنیم لا ریب فیه نسب است یعن بالنسبة به او لا ریب فیه است.



این روایت مشهور نسبت به آن روایت که مشهور نیست لا ریب فیه نسب است پس در جواب امام عرض مکنیم، مثل این است
که بوئیم ادله دلالت بر حجیت خبر واحد دارد شما بوئید اگر ی خبری اجماع برخلافش باشد چار کنیم؟ باز هم حجیت

دارد اما آنجا باید اجماع را مقدم کرد، یعن ما جسارتاً به امام عرض مکنیم که اینجا ممن است خلط واقع شده باشد و آن
این است که ما مخواهیم ببینیم روایت چه مخواهد بوید؟ روایت مگوید اگر ی جای مشهور بود و ی جای غیر مشهور

بود روایت مشهور را بیرید، حالا اگر آن روایت مشهور فتوای مشهور برخلافش بود او را از راه دیر باید حل کنیم، آن دلیل
نمشود بر اینکه بوئیم این شهرت که در این روایت هست شهرت فتوای است حتماً.

به نظر مرسد این شهرت که در این روایت هست شهرت روای است و اصلا در ذهن بعض از آقایان هم بود در زمان صدور
این روایت در ذهن اصحاب چیزی به نام شهرت فتوای نداشتیم، اصحاب فتوا مدادند، خود زراره، خود محمد بن مسلم، اینها

فتوا مدادند ول چیزی به نام شهرت فتوای نداشتیم اما شهرت روای داشتیم، لذا این هم مؤید این مطلب مشود که این
شهرت که در اینجا آمده شهرت روای است.

شهرت روای بر اساس همین روایت مسلم عنوان مرجح را دارد، اگر ما مجمع علیه را به اجماع اصطلاح یا لغوی معنا کردیم
یا اجماع عرف که مشود امر قطع الصدور، وقت آن طور شد اصلا چیزی که مجمع علیه است حجت است و آنکه در

مقابلش هست لیس بحجة، یعن مرود در باب تمییز بین حجت و لا حجت، اگر ما مجمع علیه را طبق معنای آقای خوئ بیان
علیه یعن رود در بحث تمییز حجت از لا حجت، اما اگر گفتیم نه، مجمعکردیم اینجا باز بحث مرجحیت در کار نیست م

مشهور است، مما لا ریب فیه هم یعن نسب و اضاف، اینجا مرود در بحث ترجیح ی بر دیری، ترجیح احد الخبرین نسبت به
خبر دیر، لذا از روایت مرفوعه و مقبوله به خوب استفاده مشود شهرت روای مرجح احد الخبرین نسبت به خبر دیر هست.

این مقام اول که مراد از شهرت در این دو روایت چیست.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

و ،مِونَ بلَمعلَي منَّها ،هال ي وا :؟ فَقَالمنَاهتَيذَا اونَ بِنَا الَمعفَي :يلق ،منَع :؟ قَالمهورتَز َتوالْم :مَالس هلَيادِقِ علصل يل[1] ـ «ق
يفْرحونَ بِم، و يستَانسونَ الَيم.» هداية الأمة إل أحام الأئمة عليهم السلام، ج‐1، ص: 322.

(علیه السلام)وهدِ البع ِبا نع رمع نب لفَض‏ مننَانٍ عس ندِ بمحم نع بِيها نورٍ عهمج ناب نع وفْدٍ المحم ندُ بمح[2] ـ «ا
عن عبدِ اله بن عبدِ الرحمن اصم عن حرِيزٍ عن محمدِ بن مسلم عن ابِ عبدِ اله(علیه السلام) قَال قَال امير الْمومنين (علیه

السلام) زُوروا موتَاكم فَانَّهم يفْرحونَ بِزِيارتم و لْيطْلُب احدُكم حاجتَه عنْدَ قَبرِ ابِيه و عنْدَ قَبرِ امه بِما يدْعو لَهما.» الاف (ط ‐
الإسلامية)، ج‏3، ص: 229 و 230.

[3] ـ بقره، 83.
[4] ـ كفاية الأصول ( طبع آل البيت )، ص: 292.


