
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مقدمه اصول » مشتق »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۶

مشتق
جلسه 30 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

ادله قائلین به بساطت مفهوم مشتق
دلیل اول قائلین به بساطت، دلیل است که از سید شریف نقل شد و اشالاتش را بیان کردیم.

استدلال دوم
دلیل دوم قائلین به بساطت، دلیل است که مرحوم آخوند در کتاب کفایه عنوان فرمودند. مرحوم آخوند فرمودند که اگر مشتق

دارای ی معنای مرکب باشد، «الانسان کاتب» اگر گفتیم کاتب مرکب است؛ مرکب است از ذات، ذات ثبت له التابه.

فرمودند ترکیب مستلزم ترار است، مستلزم ترار آن موضوع در قضیه است، الإنسان کاتب اگر جای کاتب بذارید شء له
التابه، این شء همان انسانٌ است و لازمهاش این است که در این قضیه موضوع دو بار ترار شده باشد، در حال که هم

متفاهم عرف و هم وجدان بر خلاف این مطلب است. وقت در عرف مگویند الإنسان کاتب هیچ تراری به ذهن خطور نمکند.

این دلیل مرحوم آخوند را به ی بیان دیر در کلمات امام (رضوان اله تعال علیه) بهعنوان ی از ادلهی قائلین به بساطت
آمده به این بیان که اگر گفتیم کاتب و گفتیم شء له التابه، دو مرتبه این کلام را بوییم، یبار بوییم الإنسان کاتب و یبار هم

بوییم الإنسان شء له التابه؛ آیا اینجا کس مگوید که ترار لازم مآید.

اگر کاتب اول، همان شء له التابه باشد، کاتب اول اگر جای شء له التابه نشسته باشد، لازمهاش این است که این دو تا؛
الإنسان کاتب و الإنسان شء له التابه. این ترار آن باشد.

و همچنین اگر گفتیم الإنسان کاتب و بعد گفتیم لیس شیاً له التابه که این هم باید مستلزم تناقض باشد در حال که وجداناً و
عرفاً نه تراری را انسان حس مکند و نه تناقض را در اینجا مشاهده مکند.

 اگر ما گفتیم کاتب، مرکب است. مرکب از شء له التابه، اگر این چنین باشد باید وقت متلم مگوید الإنسان کاتب بعد گفت
الإنسان شء له التابه، ترار آن باشد، در حال که عرف نمگوید ترار است. اگر آن کاتب اول جای شء له التابه نشسته

باشد یعن مثل این است که ما دو مرتبه گفتیم الإنسان شء له التابه.

این خلاصهی دلیل است که مرحوم آخوند برای بساطت اقامه فرمودند.

 مرحوم آقای خوئ (قدس سره) در کتاب محاضرات در جلد اول در صفحهی 275، ایشان فرمودند که این استدلال زمان تام
است که ما بوییم مراد از شء، مفهوم شء است، مصداق شء است، اما اگر گفتیم مراد از شء مفهوم شء است این دیر

در اینجا این استدلال ناتمام است، توضیح فرمایش ایشان این است؛ اگر ما گفتیم کاتب جای شء له التابه نشسته، شء را اگر

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/67
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/58
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


به معنای شء مصداق معنا کردیم، شء مصداق همان موضوع در قضیه است و همان موضوع ترار شده، فرمایش مرحوم
آخوند درست است؛ اما اگر گفتیم مراد از شء، مفهوم شء است.

 مفهوم شء یعن ی ماهیت مبهم معرای از هر خصوصیت. اگر این را گفتیم این با موضوع قضیه ی نمشود. موضوع
قضیه ی معنای معین مشخص با جمیع خصوصیات است. آنچه در محمول قضیه آمده در این کاتب، یعن شء له التابه،

مفهوم مبهم معرای از هر خصوصیت است.

بنابراین مرحوم آقای خوئ در جواب مرحوم آخوند مفرمایند این استدلال شما که بنابر ترکیب ترار لازم مآید، این در
صورت است که مراد از این شء، شء مصداق باشد، اما اگر مراد از شء، مفهوم شد اینجا ترار لازم نیست.

 و کسان که قائلند به این که مشتق مرکب است از شء له التابه، آنها این شء را به شء مفهوم تفسیر مکنند. آیا این
جواب مرحوم آقای خوئ درست است؟ جواب تام است از فرمایش مرحوم آخوند یا خیر؟

ظاهر این است که این جواب ناتمام است. وجه ضعف این جواب این است که بالاخره ما اگر شء را شء مفهوم هم گرفتیم،
قابل انطباق بر موضوع در قضیه هست و اشاره ولو به نحو اجمال به آن موضوع در قضیه دارد. مثل این که مگوییم حسن

مردی است، این مردی، ترار همان حسن است، منته ترار به نحو اجمال است.

آنچه مرحوم آخوند در استدلالشان مخواهند بیان کنند، مفرماید وقت مگوییم الإنسان کاتب، عرف در محمول قضیه، ترار
آید این است که در محمول قضیه موضوع به هیچ نحوی حتکند. آنچه به ذهن عرف مموضوع را ولو به نحو اجمال حس نم

به نحو اجمال ترار نشده؛ شما بویید الإنسان کاتب، آخوند لب حرفش این است که در کاتب اشارهای به موضوع قضیه ولو به
نحو اجمال نشده است.

 فرق بین شء مفهوم و مصداق این است که شء مصداق، مصداقش معین است و شء مفهوم ی مفهوم کل است؛
بنابراین این جواب مرحوم آقای خوئ از مرحوم آخوند ی جواب تام نیست.

جواب اول
امام (رضوان اله تعال علیه) در کتاب مناهج الوصول جلد اول صفحهی 224، سه جواب از این استدلال مرحوم آخوند دادند،
جواب اول فرمودند این استدلال اثبات مکند که کاتب مرکب از شء به علاوهی له التابه نیست، اما مدعای شما آخوند را هم

اثبات نمکند، شما آخوند در مقام بیان اثبات بساطت مفهوم مشتق هستید، حالا لقائل أن یقول که بوید این استدلال دلیل بر
این مشود که کاتب مرکب از شء له التابه نیست، سلمنا، اما نف ترکیب دیر را نمکند. ما گفتیم قائلین به ترکیب چند
دستهاند: ی دسته مگویند مرکب از ذات به علاوهی مبدأ. دستهی دیر مرکب از مبدا به علاوهی نسبت است؛ بنابراین در

جواب اول فرمودند که این اثبات بساطت ندارد.

جواب دوم
قائل به ترکیب تفصیل جواب دوم فرمودند ما اول بحث تنبیه اول آنجا این را تمام کردیم که قائل به ترکیب در بینشان کس

نیست. ترکیب تفصیل مثال زدیم مثل «غلام زید» که این ترکیب تفصیل است معنا کردیم که آن که دو لفظ و دو معنا دارد این
.شود ترکیب تفصیلم

در بین قائلین به ترکیب کس نفته که کاتب به منزلهی دو لفظ و دو معناست بله آنهای که قائل به ترکیب هستند، ترکیب



انحلال را مگویند، مگویند وقت ما کاتب را استعمال مکنیم، از کاتب ی معنا به ذهن خطور مکند، اینی معنا عقل
وقت توجه ثانوی به او پیدا مکند، عقل تحلیل مکند به دو معنا، پس ما اینجا دو تا لفظ و دو تا معنا نداریم که بشود ترکیب

ه تعالکه امام (رضوان ال باشد. این هم جواب دوم است که ترکیب، ترکیب تفصیل رار یا تناقض در صورتو ت تفصیل
علیه) داده است.

جواب سوم
در جواب سوم فرمودهاند که ترار و تناقض حالا اینجا اسم از ترار نیاوردند، فرمودند که تناقض فرع بر تعدد خبر است. اگر
بوییم زید مات بعد بویم زید ح، دو تا خبر با هم معارض است، دو تا جملهی تام در بینشان تناقض است؛ اما در اینجا اگر

بوییم زیدٌ کاتب، کاتب ی جملهی تام نیست، ی جملهی مرکب تام خبری نیست تا بخواهد مستلزم ترار یا تناقض بشود.

 این سه جواب که امام از این استدلال دادند البته توجه فرمودید که این جواب سوم ربط به استدلال آخوند ندارد. مرحوم آخوند
استدلالشان متمرکز است روی ترار. امام استدلال را علاوه بر ترار در آن مسئلهی تناقض را هم آوردند و ی مرتبه با این سه

اشال مهم این استدلال را تخریب کردند.

بنابراین با این بیان روشن مشود دلیل دوم قائلین به بساطت که مرحوم آخوند اقامه کرده است، این هم دلیل ناتمام است.

استدلال سوم
مفهوم مرکب وییم مشتق یفرماید اگر ما بخواهیم بدر کتاب فوائد الأصول آورده است. م دلیل سوم را مرحوم محقق نائین

دارد، با حمت وضع منافات دارد، چرا؟ اگر بوییم واضع کاتب را وضع کرده برای شء له التابه، آوردن ذات در مفهوم
مشتق چه فایدهای در آن مترتب است.

آوردن ذات در مفهوم مشتق تنها فایدهای که ممن است به ذهن بیاید که در آن مترتب است مسئلهی حمل است، شما مگویید
زیدٌ نطق غلط است و زیدٌ ناطق صحیح است. نطق قابل حمل نیست اما ناطق قابل حمل است. اگر کس بخواهد بوید برای

افادهی حمل، واضع ذات را در مفهوم مشتق آورده است. مرحوم نائین مفرماید این نیاز به این جهت نبود همین که مستعمل
اعتبار کند نطق را به نحو لا بشرط، قابلیت حمل دارد اگر نطق را به نحو بشرط لا اعتبار کند مانع از حمل است اما همین که

اعتبار کند لا بشرط، این قابلیت حمل را پیدا مکند. بنابراین به این نتیجه مرسند در این دلیل سوم که اگر این مشتق مرکب از
ذات است، آوردن ذات در مفهوم مشتق ی چیز لغو ب فایدهای است واضع نمتواند ی کار لغو بفایدهای را داشته باشد.

اینجا در جواب اول از این دلیل همان جواب اول امام را مگوییم، مگوییم این دلیل نهایتش این است که اثبات مکند، عدم
ترکب مشتق از ذات به علاوهی مبدأ؛ اما نف سایر اقوال به ترکب نمکند. اثبات بساطت این دلیل نمکند. این اولا.

و ثانیا: باز همان بیان امام (رضوان اله تعال علیه) که مسئله‌ی مخالف با حمت وضع در صورت مطرح مشود که این
ترکیب ی ترکیب تفصیل باشد، اگر ترکیب تفصیل باشد واضع هر دو تا معنا را درنظر گرفته باشد این مخالفت با حمت

وضع ممن است مطرح بشود. این ثانیا.

ثالثاٌ بعداً خواهیم گفت که مسئلهی حمل و عدم حمل این چنین نیست که زمامش در گرو اعتبار معتبر باشد، معتبر بوید من
اگر اعتبار کردم لا بشرط، قابل حمل است و اگر اعتبار کردم بشرط لا، قابل حمل نیست. نه این گرو زمامش در اختیار معتبر

نیست.



 یا ف الواقع قابلیت حمل دارد یا نه، بااعتبار که نمشود واقع را عوض کرد. یا نطق واقعاً قابلیت حمل دارد یا ندارد و بعداً ما
این مطلب را در تنبیه دوم انشاءاله توضیح خواهیم داد.

 بنابراین این استدلال مرحوم نائین هم بهعنوان دلیل سوم برای قائلین به بساطت هم ناتمام است.

استدلال چهارم
استدلال چهارم و دلیل چهارم قائلین به بساطت، باز دلیل است که مرحوم نائین آورده است، ایشان فرموده است که اگر کاتب

در الإنسان کاتب مرکب باشد از شء له التابه، لازمهاش این است که جملهی ما دارای دو نسبت شود. چرا؟ ی نسبت بین
انسان و کل محمول قضیه، اینی نسبت.

 نسبت دوم در خود محمول قضیه، مگوییم کاتب یعن شء له التابه، له التابه نسبت داده مشود به شء. پس لازمهاش این
است که جملهی ما دارای دو نسبت باشد و حال آنه هر جملهای بیش از ی نسبت نمتواند داشته باشد، چرا؟ اگر بیش از دو

نسبت داشت از ی جمله بودن خارج است.

پاسخ به کلام محقق نائین
اینجا دو جواب از مرحوم نائین مشود داد، اولا ی جواب نقض مشود داد، ما داریم جملات که در آن دو تا نسبت است.

مگوییم هذا کتاب عمر، این کتاب عمر است. اینجا عمر اضافه شده است به کتاب و ی نسبت بین این مضاف و مضاف إلیه
است و ی نسبت هم بین محمول و موضوع قضیه است. هذا اولا اینی جواب نقض است. ثانیاً این که مگویند جمله دارای
دو نسبت نمتواند باشد، دو نسبت تام، بله ی جمله دارای دو نسبت تام نمتواند باشد. اگر دو نسبت تام پیدا کرد اینی جمله

مشود دو جمله؛ اما هیچ مانع ندارد که ی جمله دارای دو نسبت باشد ی نسبت تام و دوم نسبت ناقص. اینجا هم
همینطور است اگر گفتیم کاتب مرکب است از شء له التابه است دو نسبت دارد، ی تام و ی هم ناقص.

دلیل پنجم
دلیل پنجم را مرحوم آقای بروجردی (قدس سره الشریف) که در کتاب تقریراتشان ذکرشده، ایشان فرمودند که وقت کاتب

استعمال مشود آنچه از این کاتب به ذهن خطور پیدا مکند و تبادر پیدا مکند ی معنای بسیط است. تبادر را علامت برای
بساطت قراردادند. گفتند ی معنای بسیط بیشتر به ذهن تبادر پیدا نمکند.

آن معنای بسیط چیست؟ عرض کردیم قائلین به بساطت مگویند ناطق یعن نطق و ذات در آن وجود ندارد لازمهاش این است
که آنچه از ناطق به ذهن تبادر پیدا مکند خود مبدأ است.

جواب به کلام محقق بروجردی
در جواب مرحوم آقای بروجردی ادعا مکنیم انصافاً آنچه به ذهن تبادر پیدا مکند مبدأ نیست. شما وقت مگویید کاتب

نوشتن به ذهن تبادر پیدا مکند یا نویسنده. نویسنده که دلالت بر ذات هم دارد روشن است که معنای مبدأ تبادر پیدا نمکند و به
که از قائلین به ترکیب است، ایشان هم همین مطلب را فرموده، فرموده وقت همین جهت است که مرحوم محقق اصفهان

مشتق استعمال مشود آنچه به ذهن تبادر پیدا مکند ی معنای مرکب است. کاتب یعن کس که نویسنده است ؛ بنابراین این
دلیل پنجم هم ناتمام است.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و


