
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مبحث تعادل و تراجيح » بررس روايات تعادل و تراجیح »

در تاریخ ۲۶ خرداد ۱۳۹۹

تعادل و تراجيح
جلسه 92 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

نات در رابطه با شهادت امام صادق علیه السلام و ارتحال آیت اله العظم فاضل لنران رضوان اله تعال علیه

این ایام مصادف است با شهادت رئیس مذهب حقه جعفریه اثن عشریه امام صادق(علیه السلام) و همچنین بر حسب تاریخ
شمس بیست و ششم خرداد ماه مصادف با ارتحال مرجع بزرگ شیعه مرحوم آیت اله العظم فاضل لنران رضوان اله

تعال علیه است. در مورد امام صادق(علیه السلام) در حوزههای علمیه روزی نیست که در درس فقه یا سایر دروس نام از
امام صادق(علیه السلام) برده نشود یا روایت از امام صادق (علیه السلام) خوانده نشود. چند نته را در این رابطه عرض

مکنم.

اولین نته بر اساس حدیث ثقلین که شیعه و سن روی آن اتفاق نظر دارند، عترت از نظر ثقل در کنار قرآن قرار گرفته، همان
طوری که ثقل دین قرآن است، ثقل دین عترت هم هست و همان طوری که قرآن نور است عترت هم نور است، همان طوری که
قرآن رحمت است عترت هم رحمت است، همان طوری که قرآن ذکر است اهلبیت (علیهم السلام) هم اهل ذکر هستند، «فَسىلُوا

اهل الذِّكرِ انْ كنْتُم لا تَعلَمون‏»[1] همان طوری که قرآن وجوب تبعیت بر هر مسلمان دارد ائمه معصومین (علیهم السلام) هم
وجوب تبعیت دارند، این حدیث ثقلین بسیار حدیث پرمعنا و پرنتیجهای است و حدیث است که شیعه و سن بر آن اتفاق نظر

دارند و این نتایج و این نات را به خوب از این حدیث ثقلین استفاده مکنیم.

مثلا همان طوری که قرآن لا یأتیه الباطل، عترت هم همینطور است، در عترت ما ی لفظ و ی کلام که مصداق برای باطل
باشد در تمام این انوار مقدسه حضرات معصومین (علیهم السلام) ملاحظه نمکنیم، همان طوری که قرآن «لا ياتيه الْباطل‏»[2]
عترت هم همینطور است، همان طوری که قرآن یجری مجری الشمس و القمر، عترت هم یجری مجری الشمس و القمر است،

یعن حرفهای اینها، دستورات اینها، احام اینها کهنه نمشود، این دستورات تا قیامت باق است، یعن ائمه معصومین(علیهم
السلام) نیامدند ی حم برای ی زمان خاص، برای مخاطب خاص برای اینه نیاز آن راوی خاص و سائل خاص را فقط

برطرف کنند بیان فرموده باشند.

البته ما داریم قضایا و قضایای که قضیةٌ ف واقعه بوده اما بیش از 95 درصد از این روایات که امروز در اختیار ما هست هم
حجیت دارد، اینها هم تا قیامت اعتبار دارد و همان طوری که قرآن دارای محم و متشابه است و ما باید متشابهات قرآن را به

روایت در ی فرد عادی با دیدن ی مات قرآن برگردانیم روایات ائمه معصومین(علیهم السلام) هم همینطور است، لذا یمح
کتاب حدیث نمتواند نتیجه بیرد و استنباط کند چه بسا آن روایت از متشابهات باشد و باید به محمات برگردانده شود، همان
طوری که قرآن عام و خاص دارد، روایات ائمه هم عام و خاص دارد، مطلق و مقید دارد. این نته را مخواهم به عنوان نتیجه

عرض کنم که همانطوری که قرآن لزوم تبعیت دارد و بشر باید برای سعادت و هدایت خودش به قرآن رجوع کند، ی کفهی دیر

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2189
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2183
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


رجوع به عترت و ائمه معصومین علیهم السلام است.

در کتاب القضاء وسائل الشیعه در ابواب صفات قاض باب هفتم باب وجوب الرجوع ف جمیع الاحام ال المعصومین (علیهم
السلام)، مرحوم صاحب وسائل بیش از 40 روایت نقل مکند که رجوع به معصومین در همه احام واجب است، در برخ از

این روایات این آیه شریفه «فاسئلوا اهل الذکر إن کنتم لا تعلمون» را مطرح مکند و ائمه مفرمایند نحن اهل الذکر و نحن
المسئولون، مردم از ما باید سؤال کنند. آیا ائمه مسئول یعن به عنوان اینه از آنها سؤال شود در احام فقط در زمان حیاتشان
ه نه، اگر همان سؤال برای بشر امروز هم هست جوابکرد؟ یا اینآمد سؤال مم بودند؟ اگر در زمان حیات امام صادق کس

که امام صادق(علیه السلام) داده همان جواب بشر امروز است و این مطلب بسیار مهم است. 

بشر و مخصوصاً مسلمانان و بالاخص شیعه این را باید بداند که برای احام هیچ منبع دیری وجود ندارد غیر از قرآن و عترت،
البته قرآن و عترت راجع به عقل و راههای دیری هم از آن متوانیم استفاده کنیم اما باید ببینیم قرآن و عترت چه مگوید؟ هیچ

مطالب کند یاقتضاءات جدیدی در عالم به وجود آمده، این اقتضاءات جدید اقتضا م نیاید امروز ی وقت در ذهن کس
برخلاف قرآن یا برخلاف روش ائمه معصومین به احام آنها بیان کنیم، این مطلب مطلب درست نیست. حالا این روایات را به

همان باب هفتم مراجعه کنید که بسیار روایات مهم و پرمطلب است.

در ی روایت امام باقر به حم بن عتیبه مفرماید «شَرِقَا و غَرِبا فََ تَجِدَانِ علْماً صحيحاً ا شَيئاً خَرج من عنْدِنَا اهل الْبيتِ.»[3]
این خیل تعبیر مهم است، اگر شرق بروید و غرب بروید علم صحیح را پیدا نمکنید مر آن علم که از ما اهلبیت خارج

شده باشد. این حدیث 22 همین باب است که عرض کردم. این روایات ابواب صفات قاض بسیار مهم است، برای مسائل
اعتقادیمان، برای مسائل احام و فروع خیل مهم است مخصوصاً برای اعتقادیات.

نته دوم، به وسیله امام باقر و امام صادق علیهما السلام بنیان فقه نهاده شد، یعن ما تا قبل از صادقین و باقرین علیهما السلام
از فقه اصیل و واقع، فقه ناب محمدی محروم بودیم، توسط این دو امام بنیان اصل و اساس فقه پایهگذاری شد و نشر علم و

نشر فقه در ایام این دو امام بزرگوار شد، البته ما روایات تفسیری فراوان هم از این دو امام بزرگوار داریم، روایات اعتقادی
ه به دست ما رسیده! ولفراوان داریم، از این دو امام حدود 60 هزار روایت نقل شده، حالا آن داریم، روایات اخلاق فراوان

ی سؤال همیشه برای همه مطرح است که آیا این دو امام در مقام تشیل حومت اسلام بودند یا نه؟ 

آیا مگفتند حاکم هر کس مخواهد باشد باشد ما بحث فقه و احام و فروع را فقط مطرح کنیم؟ این چنین نیست، «ما منّا الا
مسموم او مقتول»، هر امام به دست حاکم آن زمان به شهادت رسیده، این شهادت بر اساس چه پایهای بوده؟ وقت آن حاکم

احساس م کرد که زمینه برای پیروی مردم از این امام و از این فرزند رسول خدا فراهم است و اگر امام را از بین نبرد چه بسا
خودش از بین خواهد رفت، دلیل بر این است که ائمه ما نسبت به مسئله حومت بسیار توجه داشتند ول توانای و یاران آن

چنان نداشتند که بتوانند حومت را در اختیار بیرند.

حومت بن امیه و بن العباس خیل عجیب است، وقت ما تاریخ را مبینیم، مبینیم اینها ی از حرفهای اصلشان برای
اینه خودشان را بر مردم مسلط کنند این است که به مردم تحمیل مکردند که ما جانشین واقع رسول خدا هستیم، اصلا این

را مطرح مکردند از بعد از پیامبر اکرم (ص) حومتهای که به وجود آمد این دو حومت بن امیه و بن العباس ی از افار
اصلشان این بود که مگفتند ما جانشین رسول خدا هستیم، منصور دوانیق وقت که در مسند حومت رسید خطاب به مردم

خراسان مگفت: مردم خراسان خدا حق ما را ظاهر کرد، میراث ما از پیامبر را به ما بازگرداند و حق در جای خود قرار
گرفت. بن العباس این ادعا را داشتند آنها هم مگفتند بن امیه غاصب بودند، صلاحیت حومت نداشتند ول آنها هم همین

ادعا را داشتند، بر حسب آنچه که در مروج الذهب مسعودی آمده.



مسلم پس ی دانستند یعنومت پیامبر مح خودشان را میراثدار واقع که در زمان صادقین و باقرین بودند اولا امپس ح
امری مفروض بوده که باید میراثدار پیامبر بر مسند پیامبر برای حومت بنشیند منته اینها به ناحق خودشان را میراثدار

واقع پیامبر برای مردم قلمداد مکردند.

 نته دیر در این رابطه این است که وقت ما مراجعه مکنیم به روش این حام، این حام بن امیه و بن العباس که حالا
محققین مگویند ضربهای که بن العباس به اسلام زد به مراتب بیشتر از ضربه های بود که بن امیه به اسلام وارد کرد، اینها
راههای تشیل حومت برای ائمه را مسدود مکردند. پیروان ائمه را به قتل مرساندند و آن قضیه حجاج بن یوسف ثقف که

وقت حاکم کوفه شد چقدر از شیعیان را به قتل رساند، یعن از سیاستهای اینها این بود که یاران ائمه و آنهای که ممن است
از بازوان ائمه علیهم السلام باشند را به قتل مرساندند، نمگذاشتند ائمه حومت تشیل بدهند.

 حت گاه در بعض از ملاقاتها خودشان به ائمه مگفتند شما میراثدار واقع هستید ول طمع و شهوت قدرت اجازه
نمداد که قدرت را به ائمه تحویل بدهند! هم اقرار مکردند به اینکه میراثدار واقع ائمه هستند و هم اینکه عملا یاران ائمه و

آنهای که ممن بود به وسیلهشان حومت تشیل شود از بین مبردند، این سیاستهای اینها بود.

همین برخوردهای که منصور دوانیق مخصوصاً ی سال قبل از شهادت امام صادق که سال 148 هجری بود، در سال 147
منصور حج مرود و بعد از آن به مدینه مآید، امام صادق را احضار مکند آنجا ببینید چه مطالب را منصور نسبت به امام

صادق علیه السلام مطرح کردهاست.

در کنار این مسائل اینکه غاصبانه در جایاه حومت نشستند و یاران ائمه را از بین بردند مذاهب باطله را ایجاد مکردند، از
مذاهب انحراف حمایت مکردند، البته در باطن حمایت مکردند و در ظاهر مخالفت مکردند! و این مذاهب در تحیم قدرت

اینها مؤثر بود، مثلا اینها فر معتزل را تقویت مکردند از افار مهم و بارز معتزله جواز تقدیم مفضول بر فاضل است،
مگفتند هر کس در رأس قدرت نشست تبعیت از او واجب است ولو علم نداشته باشد، ولو فاسق باشد، هر جور مخواهد

باشد، این نظریه و این مبنای فری حومت غاصبانه و حومت فاسد آنها را مشروعیت مبخشید، یا سایر مذاهب که ائمه
علیهم السلام ی از کارهای اصلشان مبارزه با این انحرافات فری بود. غلات ی جوری ضربه زدند به متب شیعه که مورد

لعن امام صادق علیه السلام قرار گرفتند.

البته آن غلات که در آن زمان بودند نه غلات که حالا در رجال بعداً ی طبقه دیری هستند که به نظر ما آنها بخود عنوان
غلات را برایشان قرار دادند و محققین هم همین نظر را دارند، ول غلات که ائمه را تا مرز خدای مبردند و همین سبب مشد

که حام از این مسئله استفاده خودشان را کنند و بویند ببینید اینها چنین ادعای دارند و فقط خودشان را فرزند رسول اله
نمدانند بله ادعای خدای دارند. امام صادق علیه السلام فرمود «لعن اله من قال فینا ما لا نقوله ف انفسنا».[4] این گروه

مورد لعن امام صادق علیه السلام قرار گرفت، غلات، معتزله، جبریها، ائمه علیهم السلام با اینها مبارزه مکردند.

من معتقد هستم تا کس تاریخ را نداند، ارزش این انقلاب که امروز به عنوان بزرگترین عنایت اله در اختیار ما هست را
نمداند، شما ببینید در زمان ائمه معصومین، هیچ کدام موفق به تشیل حومت اسلام نشدند، تا این اندازه که امام صادق به

عمر بن حنظله نه مکند از رجوع به قضات و سلطان بوده، ول موفق نشدند که حومت اسلام را تشیل بدهند! اما این
ه تعالان درجه اولشان مرحوم والد ما رضوان العلیه و شاگردان ایشان که از برجست ه تعالانقلاب به دست امام رضوان ال

علیه بود.

من این نته را در بعض از مصاحبهها گفتم همان سالهای 41 و 42 که امام زمزمهی انقلاب را سر دادند، مرحوم والد ما
مفرمودند ما از همان لحظات پشت سر امام، همراه امام، به عنوان خدمتزار به امام بودیم، از همان لحظات فرمودند ما فر



امام را با عمق جانمان پذیرفتیم، از همان لحظات فهمیدیم که امام ی فر دیری و ی هدف دیری و ی آرمان دیری دارد
که اینجا خاطرات زیادی است که مجال نیست عرض کنم.

فرمودند از همان زمان ما پشت سر امام بودیم و تا روزهای آخر عمر این را مفرمودند که ی لحظه در حقّانیت راه امام تردید
نردم، این خیل مهم است. این استقامت در طریق، استقامت در انقلاب بودن، که رهبری معظم انقلاب هم روی آن تأکید دارند

بسیار مسئله مهم است. مثل استقامت در فقاهت، حالا اگر کس ی روز بوید فقه به درد مخورد و ی روز بوید به درد
نمخورد و ی روز بوید شد شد نشد نشد این به جای نمرسد.

در مسیر اجتهاد و فقاهت باید استقامت باشد، در مسیر انقلاب استقامت لازم است، آن افار و اهداف امام را مثل مرحوم والد
ما و سایر شاگردان امام فهمیدند، اینها مرجعیت امام را امضا کردند و همان امضا سبب زندان و تبعید و انواع تضییقات شد

برای این دوازده نفر که حتماً دیدید، دوازده نفر حاضر شدند مرجعیت امام را امضا کنند، نه اینکه بیش از این نبود، پیش آقایان
دیر هم بردند، آقایان که در همان زمان بودند اما یا از ترس (که عمدتاً همین بود) یا به خاطر جهات دیر مرجعیت امام را

امضا نردند، در آن تاریخ که مرحوم والد ما به همراه یازده نفر دیر مرجعیت امام را امضا کرد دیران نبودند؟ بودند، من
اطلاع دارم آن کس که این نوشته را برد خدمت برخ دیر از آقایان اما اختناق و ترس آنقدر شدید بود که جرأت نمکردند، اما

مرحوم والد ما با طیب خاطر آن چند سطر را نوشت و سه سال تبعید شد که چهار ماه و نیم به بندر لنه تبعید شد که بسیار
جای سخت برای زندگ بود ول پذیرفتند و پای این مسئله ایستادند.

من یادم هست که مرحوم والد ما رضوان اله علیه شرح تحریر امام را در یزد شروع کردند، این قضیه را خوب یادم هست که
ایشان تدریس شروع کردند، آن زمان سن شاید 11 یا 12 ساله بودم ایشان تدریس شروع شد که ساواک جلوی تدریس ایشان را
گرفت و گفت حق ندارید تدریس کنید، آن زمان ایشان هم از اساتید برجسته حوزه قم بودند آنجا هم طلاب یزد از ایشان تقاضا

کردند و ایشان شروع کردند که ساواک تعطیل کرد. تقریباً ی هفته از این قضیه گذشت ی روزی خدمتشان نشسته بودم
ایشان فرمودند خدا ی فری را در ذهن من قرار داد و ان شاء اله مخواهم آن را عمل کنم منته به ما هم نفرمودند من

مخواهم چار کنم؟

دو سال و نیم ایشان در کتابخانه مرحوم وزیری یزد ی اتاق در اختیارشان بود هر روز رأس ساعت هشت مرفت و دوازده
مآمد خیل منظم، شرح کتاب تحریر الوسیله را آنجا آغاز کردند، بعد از پیروزی انقلاب یا شاید هم قبل از پیروزی انقلاب از

شاگرد امام چه خدمت ر کردم به عنوان یایشان سؤال شده بود که چرا شرح تحریر را نوشتید؟ فرمودند آن زمان من ف
متوانم به این مرد کنم؟ آن زمان احتمال پیروزی انقلاب نبود! ول این شاگرد برجسته امام برای آن اعتقادی که به امام داشت،

فرمودند به ذهنم رسید که نام امام باید در حوزهها زنده باشد، برای احیای نام امام این شرح تحریر را شروع کردم.

ی خاطره دیری هم عرض کنم در همان زمان (قبل از تبعید) فرمودند من و مرحوم آقای منتظری و ی دیر از اساتید
برجسته آن زمان قرار گذاشتیم که ی روز درسهایمان را (اینها درس پرجمعیت داشتند) قرار گذاشتیم که ی روز درسهای

حوزه را تماماً تعطیل کنیم برای تریم امام، گفتیم چند سال است که امام را به نجف تبعید کردند و باید یادی از امام در حوزه
علمیه باشد، مشورت کردیم و گفتیم برویم خدمت برخ از مراجع و بزرگان، فرمودند رفتیم جلسهای گذاشتیم با بعض از

مراجع، آن مرجع که حالا به رحمت خدا رفته مخالفت کرد گفت حوزه را مخواهید از بین ببرید، در حوزه مخواهید آشوب
کنید؟ و بعد ایشان گفتند ما از آن جلسه که بیرون آمدیم به آقای منتظری گفتم که فردا جای ماندنِ در قم نیست و خطر وجود
دارد، ایشان گفت چطور؟ فرمودند من رفتم تهران برای مخف شدن، چون مدانستم تبعات آن جلسه چیست؟ دنبال ی چنین

قضیه ای هستند.



عل ای حال مرحوم والد ما در فهم راه امام و در تحیم اندیشههای امام و در استمرار راه امام، حت بعد از ارتحال امام واقعاً
از محورها و از شخصیتهای کلیدی و بسیار بزرگ بود، خدمات بسیار بزرگ را به انقلاب و حوزه کرد، این حوزهای که امروز

من و شما هستیم، ده سال در زمان اول انقلاب مسئولیت اصلاش به دوش ایشان بود، ایشان چقدر برای نظم بخش و این
برنامهها زحمت کشید که امروز تمام این تخصصها از دوران است که ایشان مسئولیت حوزه را داشت، از جامعه مدرسین

که ایشان ده سال ریاست جامعه مدرسین را داشت، دبیر شورای حوزه بود، جامعة الزهرا، طلاب غیر ایران، هر جای حوزه را
ناه مکردیم چهره اصلاش ایشان بود، این طلاب غیر ایران که امروز به عنوان جامعة المصطف تجل پیدا کرده سالها

ایشان برای برنامههایشان زحمت کشید، جامعة الزهرا، طلاب خواهران همینطور و قسمتهای دیری که وجود داشت. 

ی شخصیت فعال و پرکار بود با انواع مریضهای که داشت، که عجیب این بود که ی از آن کسالتها اگر در انسان بود
برای انسان عذر بود که هیچ کاری را نند اما با انواع کسالتها این خدمات را برای حوزه و برای انقلاب داشت.

رضوان خدا بر امام بزرگوار، بر همه شاگردان ایشان، بر همه آنهای که این انقلاب را فهمیدند، خدمت کردند و امروز در میان
ما نیستند و امیدواریم که این انقلاب در حوزه و در کشور و در سطح جامعه بین الملل روز به روز درخشش بیشتر داشته باشد،
حضور دقیقتر و عمیقتر داشته باشد و ما آثارش را هر چه بیشتر ببینیم و امیدواریم که امام صادق علیه السلام از ما طلبهها و

ما که ادعا داریم شاگردان امام صادق علیه السلام هستیم به احسن وجه ان شاء اله راض باشد.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ نحل، 43.
[2] ـ فصلت، 42.

مالْح و ليهك نةَ بلَمسفَرٍ ع لعو جبا قَال :قَال ميرم ِبا نونٍ عميم نةَ بلَبثَع نع شَّاءالْو ندٍ عمحم ندَ بمحا نع منْهع [3] ـ «و
بن عتَيبةَ شَرِقَا و غَرِبا فََ تَجِدَانِ علْماً صحيحاً ا شَيئاً خَرج من عنْدِنَا اهل الْبيتِ.» وسائل الشيعة، ج‏27، ص: 69.

[4] ـ «و عن سعد عن محمد بن الحسين أو الحسن بن موس عن صفوان بن يحي عن ابن مسان عمن حدثه من أصحابنا عن
أب عبد اله عليه السلام ف حديث قال: لعن اله من قال فينا ما لا نقوله ف أنفسنا، و لعن اله من أزالنا عن العبودية له الذي

خلقنا.» إثبات الهداة بالنصوص و المعجزات، ج‏5، ص: 402.


