
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مبحث تعادل و تراجيح » بررس روايات تعادل و تراجیح »

در تاریخ ۲۰ خرداد ۱۳۹۹

تعادل و تراجیح
جلسه 89 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

ادامه بررس دیدگاه مرحوم آخوند

در اشال کبروی که بر مرحوم آخوند ـ با کم از عبارات مرحوم اصفهان‐ داشتیم گفتیم ادلهی حجیت خبر واحد و ظواهر
مشروط به وثوق به صدور نیست تا در ما نحن فیه بفرمائید به روایت که مشهور است وثوق به صدور داریم ول به روایت که
برخلاف مشهور است چون وثوق به صدور نداریم از ادله حجیت خبر واحد خارج بشود. لذا به نظر ما در حجیت خبر ثقه و

عادل وثوق به صدور شرط نیست کما اینکه خود شما هم شرط نمدانید.

در ادامه بحث باید ت ت مصادیق را بررس کنیم و ببینم آیا این قاعده در صغریات قابل اجرا است یا خیر؟! ابتدا از شهرت
شروع م کنیم. در باب شهرت اولا این اشال وجود دارد که به چه دلیل به روایت که مطابق با مشهور باید وثوق به صدور پیدا

کنیم اما به روایت بر خلاف شهرت وثوق به صدور پیدا نمکنیم بله وثوق به عدم صدور آن داریم؟ آیا نمشود بوئیم در
روایت که بر خلاف مشهور است هم لعل قرائن باشد که نسبت به آن هم وثوق به صدور داشته باشیم؟ آیا نمشود به هر دو

روایت وثوق به صدور داشته باشیم؟

به عبارت دیر مرحوم آخوند باید اثبات کنند که اگر وثوق به صدور روایت به خاطر مشهور بودنش پیدا کردیم باید وثوق به عدم
صدور و یا لااقل وثوق به صدورش روایت مقابلش نداشته باشیم در حالکه این ملازمه صحیح نیست چون ممن است در هر

کدام از دو روایت متعارض قرائن وجود داشته باشد که ما وثوق به صدور آن داشته باشیم.[1]

ثانیاً مورد روایت مقبوله جای است که سائل فرض مکند هر دو مشهورند؛ به عبارت دیر شاهد بر  این مطلب که ملازمه بین
وثوق به صدور روایت مطابق با مشهور و عدم وثوق به صدور روایت مخالف با مشهور این است که در خود روایت سائل

مگوید هر دو مشهورند یعن وثوق به صدور دو روایت مقابل هم پیدا مکنیم.

دیدگاه مرحوم اصفهان

مرحوم محقق اصفهان در این بحث مفرماید وثوق فعل به صدور خبر مطابق با مشهور مانعیت از وثوق فعل به صدور حدیث
مقابلش که مخالف مشهور است ندارد؛ بله بالاتر برایتان بوئیم در بحث وثوق ممن است خبرین متعارضین باشد که قطع به
صدور هر دو داشته باشیم؛ مثلا راوی مرود محضر امام صادق (علیه السلام) سؤال مپرسد امام ی جواب مدهد و راوی
دیر همان سؤال را مکند امام جواب دیری مدهد هر دو مدانند امام این را فرموده و قطع به صدور دارند اما متعارضین

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2189
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2183
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


هستند. اصلا مورد این روایات که مگوید «جاء عنم الخبران المتعارضان» یا مختلفان جای است که خود راویان به صدور
هر دو قطع دارند.

بعد مفرماید «بل لا یمنع القطع بصدور عن القطع بصدور ما یقابلها» و شاهد مآورد لذا فرض الشهرة ف الخبرین، شهرت در
خبرین مفروض است یعن مانع ندارد هم این خبر مطابق با مشهور باشد و هم خبر دیر. بعد جناب آخوند که مگوید این

وثوق به صدور مآورد پس هم این خبر برای ما وثوق به صدور مآورد طبق مبنای آخوند، هم خبر دیر.

ی عبارت بعد دارد مرحوم اصفهان که مفرماید «مع أن فرض القطع بالصدور أو الوثوق به ف الطرفین یمنع عن اعمال
ممیزات الصدور عن عدمه». ظاهر عبارت مرحوم اصفهان (رضوان اله تعال علیه) این است که اگر دو روایت دارید و قطع
به صدور هر دو دارید، ی؛ یا وثوق به صدور هر دو دارید؛ دو. این قطع و این وثوق مانع مشود که شما مرجحات و ممیزات
صدور از عدم صدور را جاری کنید یعن اشال دیری که ایشان مخواهد مطرح کند این است که بوئیم شما وقت قطع به
صدور هر دو دارید یا وثوق به صدور هر دو دارید نم توانید بیائید ممیزات مثل موافقت کتاب مخالفت عامه را اینجا اعمال

کنید برای اینکه شما قطع به صدور هر دو دارید، حالا صد تا ممیز هم داشته باشد.

البته به نظرم این عبارت اشتباه است، این یمنع باید «لا یمنع» باشد و اینه عبارت را خواندم برای همین است «مع أن فرض
القطع بالصدور أو الوثوق ف الطرفین لا یمنع عن اعمال ممیزات الصدور».[2]

اقسام روایات مخالف طبق بیان مرحوم اصفهان

بحث اصل که در عبارت مرحوم آخوند در کفایه آمده ی راجع به موافقت و مخالفت با قرآن است و ی راجع به موافقت و
مخالفت با عامه است. مرحوم آخوند فرمود این تعابیری که وجود دارد که روایت مخالف را «زخرف باطل لم نقله» به این

معناست که این مقتض برای حجیت در آن نیست و اقتضای حجیت ندارد، لذا اینها عنوان مرجح را ندارد و عنوان ممیز پیدا
مکند.

در فرمایش مرحوم اصفهان (اعل اله مقامه الشریف) تشقیق شقوق وجود دارد که اولا به جهت دقت در بحث و ثانیاً وجود
نتهای اصل باید آنرا بیان کنیم.[3]

مرحوم اصفهان مفرماید مراد از مخالفت در روایات چند چیز متواند باشد: الف‐ مراد تخالف در واقع است یعن ائمه
مخواهند بفرمایند روایت در واقع با واقع ی آیه مخالفت کرد. ایشان مفرمایند این احتمال روایات بر خلاف ظاهر است. این

را هم من اضافه مکنم که مر واقع کتاب در اختیار مردم یا روات بودهاست که با آن معیار سنج کنند؟!

ب‐ ائمه در مقام بیان معیار هستند ولو بحث تعارض هم مطرح نباشد یعن گاه مگوئیم این عناوین را فقط در فرض تعارض
فرمودند ول گاه مگوئیم ائمه مخواهند معیار بدهند که روایت، مخالف با قرآن باشد ولو به تنهای ولو معارض هم نداشته

باشد حجیت نیست.

ج‐ مراد از این روایات فقط در مباحث عقیدت باشد یعن بوئیم برخ از ائمه (علیهم السلام) روایات ذکر مکردند که از حیث
اعتقادی با قرآن مخالف بودهاست و الا در دایره احام اگر مخالفت داشته باشد هیچ اشال ندارد.

مرحوم اصفهان در تحقیق مطلب مفرماید مورد مقبوله و مرفوعه ‐ از آن تعبیر مورد ترجیح مکند‐ جای است که خبر



صدوراً و ظهوراً معارض نداشته باشد. اما در مورد اخباری که مسئله مخالفت با کتاب را مطرح کردهاست ایشان مفرماید این
اخبار دو دسته است. چند روز پیش وقت کلام آخوند را گفتیم، مرحوم آقای خوئ اینجا اشال بر آخوند دارند که اساسش در

کلام مرحوم اصفهان است منته به نظر مرسد در کلام اصفهان خیل دقیقتر مطرح شدهاست:

الف‐ روایات که مگوید مخالف به گونهای است که اگر به تنهای باشد هم لوجب طرحه چون این گونه روایات مخالف با نص
کتاب است. مرحوم آقای خوئ تعبیر کردهاست تخالف تغایری یا تخالف عموم و خصوص من وجه. ایشان مفرماید روایت که
با نص کتاب مخالف است موضوع برای زخرف است؛ مثلا نص کتاب توحید است و روایت بر خلاف توحید بیاورد یا اگر نص

کتاب عصمت انبیاست و روایت بر خلاف نص کتاب بیاید.

مرحوم اصفهان در ادامه مفرماید این مطلب صریح روایت عیون اخبار الرضا است که حضرت در آن مفرماید اگر چیزی
را قرآن حرام کرد و ما حلال کردیم یا واجب که در کتاب خدا آمدهاست را نف کردیم «رسمها بيِن قَائم بَِ نَاسخ نَسخَ ذَلكَ فَذَلكَ

مما  يسع اخْذُ بِه‏.»[4]

ب‐ روایات مثل مقبوله که «لو کان وحده لوجب الاخذ به و إنما المانع وجود المعارض.» شاید کس بوید مقبوله با روایت
عیون چه فرق دارد؟ ایشان مفرماید در مقبوله جای مسئله مخالفت عامه را به عنوان ترجیح قرار مدهد که هم ثقات نقل

کردند و هم هر دو موافق با کتاب هستند پس اینها طوری است که «لو لا التعارض لوجب الاخذ به» مر اینکه مورد این دسته
توافق و تخالف با ظاهر  ـ عام یا اطلاق‐ کتاب است.

پس مرحوم محقق اصفهان در مقابل مرحوم آخوند مگویند استاد بزرگوار ما اینجا روایات مخالف عل سیاق واحد نیست که
شما بوئید روایات مخالف همه زخرف باطل بله زخرف و باطل مربوط به روایات است که با نص کتاب و صریح کتاب

مخالفت دارد اما این روایات مرجحات مربوط به جای است که با ظاهر کتاب مخالفت دارد.[5]

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ در  بحث حجیت دو بحث وجود دارد: الف‐ خبر ثقه در صورت برای ما حجیت دارد که وثوق به صدور این خبر پیدا
کنیم یا نه؟ آنهای که مگویند خبر ثقه من حیث إنه خبر عادل حجت است چنین شرط نمکند. ب‐ اذا کان الراوی غیر ثقة و

نحن نثق بصدور الروایة یعن صدور مضمون روایت: ما این مبنا را داریم و آقای خوئ هم در اصول این مبنا را دارد. این دو
مبنا را نباید با هم خلط کنیم. به عبارت دیر دو راه وجود دارد: ی این است که خبر ثقه عادل حجةٌ این اطلاق دارد اعم از

اینکه وثوق به صدور پیدا کنید یا نه؟ هیچ کس نمگوید این مشروط وثوق به صدور است، وثوق به صدق عادل بودنش برای ما
وثوق به صدق مآورد مگوئیم عادل است و قطعاً تعمد در کذب ندارد.

[2] ـ «و أما الوثوق الفعل بصدوره، فلا يمنع عن الوثوق الفعل بصدور ما يقابله، بلا لا يمنع القطع بصدوره عن القطع بصدور
ما يقابله، و لذا فرض الشهرة ف الخبرين، مع أنّ فرض القطع بصدور ما يقابله، و لذا فرض الشهرة ف الخبرين، مع أن فرض
القطع بالصدور، أو الوثوق به ف الطرفين يمنع عن إعمال مميزات الصدور...» نهاية الدراية ف شرح الفاية ( طبع قديم )، ج‏3،

ص: 372.
[3] ـ مرر گفتهام که کمتر متفری را انسان به مثل مرحوم اصفهان مبیند. ی قضیهای را ی از علمای مشهد همین
اواخر برای من نقل کرد که ایشان مستقیماً خودش از آقای خوئ شنیده بود یا باز با واسطه عل الظاهر شنیده بود. مرحوم

محقق اصفهان مدتها درس فلسفه هم مگفت در نجف، بعد فلسفه را رها مکند و به همین مباحث فقه و اصول مپردازد،
مرحوم اصفهان اسفار مگفته. ایشان نقل مکرد که آقای خوئ اصرار کرد به مرحوم محقق اصفهان که شما برای ما فلسفه

بوئید ایشان هم عذر مآورد که مجال ندارم برای درس فلسفه. با ایشان توافق مکنند که مرحوم اصفهان از منزل تا محل
جواب بدهد. ببینید اولا اش را مطرح کند و مرحوم محقق اصفهانسؤالات فلسف آید در بین راه مرحوم آقای خوئدرس م



دیدند یکند؟! این در سیره بزرگان ما بوده که اگر مبشود چطور از اوقات استفاده م که بخواهد آقای خوئ آقای خوئ
کردند ولو در بین راه خانه تا محل درس. آقای خوئبرای علم است به هر نحوی بود از او استفاده م منبع جوشان ی کس

مبیند بعض از روزها مرحوم اصفهان این عبا را روی سرشان کشیدند و هر چه ایشان حرف مزنند مرحوم اصفهان هم
جواب نمدهد، ی وقت سؤال کردند که آقا من گاه سؤال مکنم شما چیزی نمگوئید؟ ایشان گفت من از خانه تا درس

دائماً دارم روی بحث فر مکنم و قرار مگذارند، ایشان مگوید آن روزهای که عبا روی سرم هست در حال فر هستم سؤال
نن من جوابت را نمدهم اما روزهای که عبا روی سرم نیست سؤال مطرح کن. منته آقای خوئ مفرماید دیدم از پنج شش

روز هفته اکثر روزها عبا رو ی سرش هست و مأیوس شدم.
مرحوم اصفهان خیل اهل فر بوده، وقت انسان حاشیه ایشان بر ماسب، حاشیه ایشان بر کفایه را مبیند متوجه مشود

گویا اصلا لحظهای از عمرش نبوده که به فر مشغول نباشد! ما باید فر کنیم، حوزه ما متأسفانه جنبه غالبش جنبه حفظ
شدهاست، مطالب را حفظ کنیم، قواعد را حفظ کنیم، البته همین مقداری هم که حفظ مکنیم دایرهاش زیاد و ارزشمند است

ول باید فر کنیم، فر است که این حوزه را رشد مدهد مثل مرحوم اصفهان، مثل مرحوم امام، مثل مرحوم آقای خوئ در
عبارت اگر ی ر کنیم که اینقدر ذهن انسان مسلط بشود که حتند. باید به اندازهای فر نشود اما اگر طلبه فآن تولید م

برخلاف ظاهر بود بلا فاصله انسان بتواند بفهمد این عبارت اشتباه است و باید این را طور دیری معنا کرد.
هدِ البع ندُ بمحم دَّثَنح قَال هدِ البع ندُ بعدَّثَنَا سقَالا ح نْهع هال ضيدِ رلالْو ندَ بمحا نب نسالْح ندُ بمحم و ِبدَّثَنَا ا[4] ـ «ح
ونَ فتَنَازَعانُوا يقَدْ ك و ابِهحصا نم مقَو نْدَهع عتَمقَدِ اج ماً ووا ع يِضالر لئس نَّها يثَمالْم نسالْح ندُ بمحا دَّثَنح قَال عمسالْم
الْحدِيثَين الْمخْتَلفَين عن رسولِ اله ص ف الشَّ‏ء الْواحدِ فَقَال ع انَّ اله عز و جل حرم حراماً و احل حَ و فَرض فَرائض فَما
عسي  امكَ مكَ فَذَلخَ ذَلنَس خنَاس َِب مقَائ ِنيا بهمسر هتَابِ الك ف ةفَرِيض فْعد وا هال لحا ام رِيمتَح وا هال مرا حم يللتَح ف اءج

اخْذُ بِه...» عيون أخبار الرضا عليه السلام، ج‏2، ص: 20.
[5] ـ «أما المخالفة ثبوتاً بمعن ان ما يصدر منهم عليهم السلام لا يخالف التاب واقعاً، بل يوافقه واقعاً، إما الإرادة المؤول من

التاب، أو من الخبر‐ فه و إن كانت محتملة من قوله عليه السلام (لا تقول ما يخالف قول ربنا) إ أن الأخبار الآمرة بضرب
تاب، و هو القابل للعرض، علالمخالفة لل ما هو ظاهر ف الجدار و أنه زخرف، و أنه باطل، لا يراد منها إ المخالف عل

التاب، دون ما يخالف واقعاً لما هو المراد واقعاً من التاب. أما ورودها ف غير مقام التعارض، فظاهر جملة من أخبارها و إن
كان بحيث يعم ما لو كان المخالف وحده، إ أنّ صريح المقبولة و المرفوعة، و رواية العيون و الراوندي و العياش عن الحسن

بن الجهم إعمال هذا المرجح ف مورد تعارض الخبرين. و أما ورودها ف العقائد، فصريح المقبولة ورودها ف التنازع ف الدّين و
الميراث، بل ظاهر جملة أخرى أيضاً عدم اختصاصها بالعقائد. و مورد جملة من أخبار موافقة التاب و مخالفته بحيث لو كان

الخبر المخالف وحده لوجب طرحه، و مثله ليس إ المخالف لنص التاب، فانه الّذي يصح أن يقال ف حقه «إنّه زخرف، و
لم أقله، و إنه لا تقبلوا علينا ما يخالف قول ربنا» «3» و هو صريح رواية العيون، حيث قال عليه السلام (فما جاء ف باطل، و إن

تحليل ما حرم اله أو تحريم ما أحل اله أو دفع فريضة ف كتاب اله رسمها بين قائم بلا ناسخ نسخ ذلك، فذلك ما لا يسع الأخذ
به) الخبر. و مورد بعضها الآخر كالمقبولة بحيث لو كان وحده لأخذ به، و إنما المانع وجود المعارض، فان الأمر بأخذ الخبر

الموافق، و ترك المخالف وقع بعد فرض كونهما مشهورين قد رواهما الثقات. و قد فرض موافقتهما للتاب ف مورد الترجيح
بمخالفة العامة، و لا يون إ الموافقة لظاهر التاب، و إ لان اللازم وجود نصين متباينين ف نفس التاب، فتدبر.» نهاية

الدراية ف شرح الفاية ( طبع قديم )، ج‏3، ص: 372 و 373.


