
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مبحث تعادل و تراجيح » بررس روايات تعادل و تراجیح »

در تاریخ ۱۸ خرداد ۱۳۹۹

تعادل و تراجیح
جلسه 87 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مباحث گذشته

بحث در اخبار ترجیح و مرجحات بود. روایت مقبوله و مرفوعه را خواندیم و به تعبیر مرحوم آخوند این دو خبر «أجمع خبر
للمزايا المنصوصة ف الأخبار.» یعن هر چند برای ترجیح اخبار دیری هم داریم اما جامعترینش این دو روایت است که البته

بین این دو روایت از چند جهت اختلاف وجود دارد. مثلا در روایت مقبوله مسئله اعدلیت، اوثقیت و اورعیت را قبل از ترجیح به
شهرت بیان کردهاست؛ اما در روایت مرفوعه بعد از ترجیح به شهرت ذکر شدهاست. در روایت مرفوعه صحبت از موافقت با

کتاب نشدهاست اما در مقبوله مسئله موافقت با قرآن مطرح شدهاست. فعلا باید پیرامون این دو حدیث در چند محور مهم بحث
کنیم.

مرحوم محقق اصفهان (اعل اله مقامه الشریف) در این بحث مفرماید مرجحات در اخبار پنج قسم است: الف ـ  ترجیح به
احدثیت ب ـ  ترجیح به صفات ج ـ  ترجیح به شهرت د ـ  ترجیح به موافقت کتاب ـ  ترجیح به مخالفت عامه. برخ از بزرگان  ـ

به نظرم مرحوم شهید صدر (رضوان اله علیه) باشد ـ  هم تقریباً همین سب را اخذ کرده و مرجحات را ت ت مورد بحث
قرار دادهاند. قبل از بررس ت ت مرجحات باید کلام مرحوم آخوند را مطرح کنیم.

ادامه بیان دیدگاه مرحوم آخوند

گفتیم مرحوم آخوند ابتدا تلیف مرفوعه و مقبوله را مشخص مکند و بعد سراغ سایر اخبار مروند. البته مرحوم آخوند اشال
عام نسبت به مجموع اخبار ترجیح دارند به این بیان که روایات ترجیح در حقیقت مرجح ی خبر بر خبر دیر نیست بله اینها

ممیز حجت از لا حجت است و اگر نتوانیم این مطلب را اثبات کنیم که این روایات در مقام تمییز حجت از لا حجت است و
اصرار کنیم که در مقام ترجیح است باید حمل بر استحباب کرد.

ایشان مفرمایند سید صدر شارح واف این روایات را حمل بر استحباب کردهاست و مرحوم کلین هم در مقدمه کاف لزوم را
برای مرجحات قائل نشده و حمل بر استحباب کردهاست. مرحوم آخوند وقت مخواهند مسئله تمییز حجت از لا حجت را

مطرح کنند بحث و استدلال را روی دو محور مآورند: الف ـ  مسئله مخالفت با کتاب ب ـ  مسئله موافقت با عامه.

بیان دلیلشان این است مقصود روایات که مگوید حدیث مخالف کتاب باطل زخرف لیس بشء این است حدیث مقتض برای
حجیت ندارد و مقصود روایات که مگوید موافق با عامه باید کنار گذاشته شود به این معناست که مقتض برای حجیت وجود

ندارد.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2189
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2183
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


اما نسبت به بحث شهرت که قسمت مهم از این دو روایت مقبوله و مرفوعه است حرف نمزنند اما مدعایشان همه اینها را
شامل مشود؛ یعن اگر از آخوند سؤال کنید که آیا بین دو خبری که ی مشهور و دیری غیر مشهور است هم مسئله تمییز بین

حجت و لا حجت است یا خیر، ایشان مفرماید بله، اینجا هم مسئله تمییز بین حجت و لا حجت است.

به بیان دیر مدعای مرحوم آخوند این است که این مرجحات را باید از مسئله ترجیح بیرون بیاوریم و مسئله مسئلهی تمییز است
یعن روایت که مشهور است یا قطع یا وثوق و یا حداقل ظن به صدورش داریم اما در مقابل روایت شاذ یعن روایت که در

مقابل مشهور است یا قطع، وثوق و اطمینان و یا حداقل ظن به عدم صدورش داریم؛ و گویا مرحوم آخوند مخواهند بفرمایند
شود لذا در مورد خبر شاذ مقتضادله حجیت خبر واحد شامل خبری که قطع یا اطمینان یا ظن به عدم صدورش دارید نم
برای حجیت وجود ندارد نه اینکه بوئیم خبر مشهور و شاذ هر دو اقتضای حجیت دارند ول خبر مشهور بر خبر شاذ ترجیح

دارد.

فرمایند کسبرای تعدی وجود ندارد لذا م فرماید مورد مقبول منازعه و رفع خصومت است و وجهمرحوم آخوند در ادامه م
نوید به جهت الغاء خصوصیت از مورد مقبوله به مسئله روایت و فتوی تعدی مکنیم. همچنین ایشان مگوید تنقیح مناط

–مناط موجود در ترجیح در باب قضا در ترجیح بین روایتین هم وجود دارد ـ  هم صحیح نیست چون در باب قضاوت به جهت
رفع خصومت چارهای جز ترجیح نیست و تخییر امان ندارد اما در باب روایتین و فتویین امان جریان تخییر وجود دارد.

بعد مفرماید سلمنا مقبوله و مرفوعه عمومیت داشته باشد یعن هم شامل باب قضاوت و هم شامل باب فتویین باشد، اشال
این است که مقبوله اختصاص به زمان تمن از لقاء امام دارد اما در زمان ما تمن از لقاء امام معنا ندارد لذا نمشود

اطلاقات تخییر را مقید به تمن از لقاء امام کنیم.

در ادامه مفرمایند نتهای در اطلاقات تخییر وجود دارد که ائمه (علیهم السلام) هر چند تخییر را در خبرین متعارضین را مطرح
کردند ول در عین حال تفصیل ندادند که آیا این روایات بر دیری ترجیح دارد یا نه؟ به بیان دیر سؤال از اینکه اینها متعادلین

یدر روایات بین اینها تف بین متعادلین و متفاضلین در کلمات علماء آمده ول ییا متفاضلین هستند نشدهاست  ـ تف
نشدهاست و اخبار تخییر مطلق است ـ  حالا که ترک الاستفصال وجود دارد دو راه مطرح مشود: الف ـ  اخبار ترجیح را حمل
بر خصوص زمان تمن از لقاء امام کنیم ب ـ  اخبار ترجیح را حمل بر استحباب کنیم و بوئیم تعین و وجوب ندارد. ایشان در

ادامه مسئله استحباب را که مطرح مکنند از همین جا وارد جواب از سایر اخبار مشوند.[1]

دیدگاه مرحوم اصفهان

شاهد این برداشت ما کلام مرحوم اصفهان است که ایشان در درس مرحوم آخوند حاضر بودهاست. ایشان در توضیح کلام
آخوند مفرماید «و أما الترجيح بمخالفة العامة، فبأن الأخبار ـ  الآمرة بطرح الخبر الموافق لهم أو العمل عل خلاف فتوى القوم 

ـ  ظاهرة ف عدم صدور الموافق، إ تقية و أن الحق ف خلافه.» که تا اینجا روشن است.

بعد مفرماید «من دون اختصاص بورود الموافق لهم‏  ـ  ف قبال المخالف لهم ـ » اینطور نیست در جای که موافق در مقابل
مخالف آمده این چنین است یعن ائمه نمگویند اگر در حین تعارض دیدید ی موافق و ی مخالف بود مخالف را ترجیح

بدهید، ائمه مخواهند بویند اگر از کلام ما چیزی شبیه عامه است ما این را نفتیم. یعن اگر روایت پیدا کردیم، منته باید آن
موافقت را کاملا معنا کنیم که مرحوم محقق اصفهان ی معنای خاص دارد این کاملا عل وزان مبان عامه صادر شدهاست،

معلوم مشود که حجیت ندارد ولو مسئله تعارض هم در کار نباشد.



نود درصد از احام حج که الآن داریم توسط امام باقر(علیه السلام) برای ما بیان شده و قبل از امام باقر(علیه السلام)
نبودهاست. ما در بحث که مگوئیم اینها مشرعاند اینها هیچ کدام در فقه عامه نیست، شما در حج آنها ببینید خیل موارد

اختلاف داریم منته مگوئیم این اختلاف در فروع است. آن حرف که از انس بن مال معروف است که وقت دوران حومت
بن امیه بود گفت از اسلام و از آنچه که پیامبر آورده جز ظاهر نماز هیچ نماندهاست. خیل چیزها را تغییر دادند ی روایت

خیل عجیب است در همین بحث مخالف با عامه که مرسیم بیان مکنیم.[2]

جمعبندی دیدگاه مرحوم آخوند

خلاصه مبنای مرحوم آخوند این است که ایشان اولا مفرماید سند مرفوعه ضعیف است پس بحث را کلا روی مقبوله مطرح
مکنند.

ثانیاً مگویند این مرجحات مربوط به تمییز بین حجت و لا حجت است ولو در فرض که تعارض هم نباشد. در مخالف کتاب
که خیل روشن است ائمه فرمودند آنچه مخالف است لم نقله، نوئیم دو روایت داریم ی موافق و ی مخالف قرآن است اما
اعل) ردند با توجه به تصریح مرحوم محقق اصفهانمطرح ن موافق با ترجیح بدهیم! در بحث شهرت که مرحوم آخوند مطلب
اله مقامه الشریف) کشف مکنیم که آخوند م خواهد بوید در خبری که لیس بمشهورٍ در خبری که مخالف با قرآن است در

خبری که موافق با عامه است اقتضای حجیت وجود ندارد و از ادلهی حجیت خبر واحد خارج است؛ در نتیجه فقط موافق
قرآن، مشهور و مخالف با عامه حجیت دارد و هذا معنا تمییز حجت از لا حجت.

ثالثاً مفرماید اگر کس با توجه به قرائن که وجود دارد  ـ سؤال و جواب از امام و سائل دائماً در این است که کدام را اخذ
کند و کدام را ترجیح بدهد ـ  خیل اصرار کند که مقبوله ظهور در ترجیح دارد مفرماید باید حمل بر استحباب کنیم.

آخوند در انتهاء مفرماید اگر مسئله تمییز حجت از لا حجت یا مسئله استحباب را مطرح ننیم لازم وجود دارد که نمتوانیم
به آن ملتزم شویم. لازم این است که باید در اخبار ترجیح تقیید ایجاد کنیم به این بیان که در روایت مقبوله آمده آنه مجمع علیه
بین الاصحاب را اخذ کن و بعد مگوید آنه مخالف کتاب است را کنار بذار باید بوئیم مجمع علیه و إن کان مخالفاً للتاب،
باید بوئیم آن روایت که مگوید ما خالف التاب لم نقله ی تقیید بزنیم الا آنه مجمع علیه است، در حال که این ابای از تقیید

دارد.

سؤال این است که ما اگر آمدیم این روایات را حمل بر استحباب کردیم آیا این محذور تقیید به وجود نمآید؟ جواب روشن
است، شما اگر این روایات را حمل بر استحباب کردید هم اطلاقات تخییر به قوت خودش باق است و هم خود این مرجحات
مستحب است. استحباب مراتب دارد، تعین و ترتب ندارد، مگوئیم آنه مشهور است بهتر این است که بر غیر مشهور مقدم

کند، آنه موافق قرآن است بهتر این است، ممن است که آن موافق قرآن از حیث مرتبه و رتبه استحباب قویتر از شهرت هم
باشد ول این قوی بودن تقییدی را اینجا ایجاد نمکند، نمگوئیم آن شهرت که مخالف کتاب نباشد تقییدی ایجاد نمکند.

طبق ترتیب که گفتیم کلام آقای خوئ را بوئیم که دیدیم کنه کلام آقای خوئ در مطالب مرحوم اصفهان (اعل اله مقامه
الشریف) است. ایشان در اشال که بر مرحوم آخوند دارد مفرماید بله ما قبول داریم حمل بر استحباب اقتضای تقیید ندارد
ول جناب آخوند اگر حمل بر تمییز کردید آنجا هم باید گرفتار تقیید بشوید یعن مرحوم اصفهان مفرماید حمل بر تمییز هم

متوقف است بر اینکه شما در خود اخبار مرجحات تقیید بزنید؛ به این بیان، آن خبری که مگوید شهرت بر غیر شهرت، شهرت
عنوان ممیز را دارد، از آن خبر یعن از آن قسمت مفهمید که ملاک حجیت در خبر مشهور وجود دارد و ملاک حجیت در خبر

غیرمشهور وجود ندارد ولو آن خبر شاذ موافق با قرآن باشد و آن قسمت که مگوید موافق با کتاب اقتضای حجیت در آن



وجود دارد و مخالف اقتضای حجیت ندارد این هم اطلاق دارد، یعن چه؟ یعن اینکه ولو این مخالف مطابق با مشهور باشد و
این موافق برخلاف مشهور باشد، بین این دو تعارض به وجود مآید باید ی را به دیری تقیید بزنید، برای رفع تعارض بالأخره

یا باید آن شهرت را تقیید زد به شهرت که مخالف کتاب نباشد یا این موافق کتاب را تقیید بزنید به آن موافق کتاب که مشهور
شوید و این یباشد پس بالأخره شما هم اگر رفتید دنبال مسئله تمییز حجت از لا حجت، گرفتار تقیید در اخبار مرجحات م

اشال تام و بسیار خوب است.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین.

[1] ـ «و منها ما دل عل الترجيح بمزايا مخصوصة و مرجحات منصوصة من مخالفة القوم و موافقة التاب و السنة و
الأعدلية و الأصدقية و الأفقهية و الأورعية و الأوثقية و الشهرة عل اختلافها ف الاقتصار عل بعضها و ف الترتيب بينها. و لأجل

اختلاف الأخبار اختلفت الأنظار. فمنهم من أوجب الترجيح بها مقيدين بأخباره إطلاقات التخيير و هم بين من اقتصر عل
الترجيح بها و من تعدى منها إل سائر المزايا الموجبة لأقوائية ذي المزية و أقربيته كما صار إليه شيخنا العلامة أعل اله مقامه

أو المفيدة للظن كما ربما يظهر من غيره. فالتحقيق أن يقال إن أجمع خبر للمزايا المنصوصة ف الأخبار هو المقبولة و المرفوعة
مع اختلافهما و ضعف سند المرفوعة جدا و الاحتجاج بهما عل وجوب الترجيح ف مقام الفتوى لا يخلو عن إشال لقوة احتمال
اختصاص الترجيح بها بمورد الحومة لرفع المنازعة و فصل الخصومة كما هو موردهما و لا وجه معه للتعدي منه إل غيره كما
لا يخف. و لا وجه لدعوى تنقيح المناط مع ملاحظة أن رفع الخصومة بالحومة ف صورة تعارض الحمين و تعارض ما استندا

إليه من الروايتين لا ياد يون إلا بالترجيح و لذا أمر عليه السلام بإرجاء الواقعة إل لقائه عليه السلام ف صورة تساويهما فيما
ذكر من المزايا بخلاف مقام الفتوى و مجرد مناسبة الترجيح لمقامها أيضا لا يوجب ظهور الرواية ف وجوبه مطلقا و لو ف غير
مورد الحومة كما لا يخف. و إن أبيت إلا عن ظهورهما ف الترجيح ف كلا المقامين فلا مجال لتقييد إطلاقات التخيير ف مثل

زماننا مما لا يتمن من لقاء الإمام عليه السلام بهما لقصور المرفوعة سندا و قصور المقبولة دلالة لاختصاصها بزمان التمن من
لقائه عليه السلام و لذا ما أرجع إل التخيير بعد فقد الترجيح مع أن تقييد الإطلاقات الواردة ف مقام الجواب عن سؤال حم

المتعارضين بلا استفصال عن كونهما متعادلين أو متفاضلين مع ندرة كونهما متساويين جدا بعيد قطعا بحيث لو لم ين ظهور
المقبولة ف ذاك الاختصاص لوجب حملها عليه أو عل ما لا ينافيها من الحمل عل الاستحباب كما فعله بعض الأصحاب «1» و

يشهد به الاختلاف الثير بين ما دل عل الترجيح من الأخبار.» كفاية الأصول ( طبع آل البيت )، ص: 443 و 444.
[2] ـ نهاية الدراية ف شرح الفاية ( طبع قديم )، ج‏3، ص: 370.


