
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مقدمه اصول » مشتق »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۶

مشتق
جلسه 7 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه بحث گذشته
در مسئلهی زوجهی صغیره ای که شوهرش او را به زوجههای کبیرهاش تحویل مدهد و از آن دو زوجهی کبیره شیر مخورد و
رضاع تحقق پیدا مکند، این جا ی اشال را مرحوم محقق اصفهان مطرح فرموده بودند که خلاصهی آن اشال این بود که

چرا حرمت زوجهی کبیرهی دوم را بر بحث مشتق مبتن کردید در حال که حرمت کبیرهی اول هم بر همین نزاع در باب مشتق
مبتن است.

 الآن این کبیرهی اول که مخواهد صغیره را شیر بدهد، اینجا هم ما باید این را در بحث مشتق بیاوریم. اگر بر این صغیره بعد
از آن که رضاع تحقق پیدا مکند، عنوان زوجه صدق کند، بنابراین که ما مشتق را حقیقت در اعم بدانیم، بوییم این عنوان

زوجه را دارد، آن کبیرهی اول مشود امالزوجه و امالزوجه ی از عناوین است که عنوان محرم را دارد.

اما اگر مشتق را حقیقت در خصوص متلبس به مبدأ بدانیم این زوجه بعد از رضاع دیر عنوان زوجه بر او حقیقتاً اطلاق
نمشود.

بحث این است که رضاع که شرعاً موجب تحریم است، رضاع که شرعاً موجب این مشود که این زوجه بنت شود، تقریباً
مفروغ عنه است و بحث در آن نیست و الا اگر صغیره را ی مرتبه کبیره شیر بدهد و ی مرتبه هم کبیرهی ثانیه هیچ کدام از
فقها نمگوید که اینجا مسئلهی حرمت وجود دارد؛ اما آن یوم و لیل یا انبات لحم و اشتداد عظم یا ی از آن عناوین که در

باب شیر ملاک است و فرض این است که از آن جهت مشل ندارد.

مرحوم اصفهان م گوید که چرا حرمت کبیرهی دوم را مبتن بر نزاع در باب مشتق کردیم در حال که حرمت کبیرهی اول هم
مبتن بر نزاع در باب مشتق است.

ال مطرح کردیم که نتیجهی این سه جواب این شد که حرمت کبیرهی اولدر بحث گذشته ما مجموعاً سه جواب از این اش
بر نزاع در باب مشتق کنیم. ی وک است و چون حرمت او معلوم نیست باید مبتنمسلم است. فقط حرمت کبیرهی ثانیه مش

جواب دیری در کلمات بزرگان وجود دارد که چون این جواب و جواب که از این جواب داده شده خال از دقت نیست
مناسب است که در اینجا متعرض بشویم.

ال محقق اصفهانجواب از اش
این جواب در کلام دو نفر از ارکان اصولیین آمده است، ی در کلام مرحوم محقق عراق و دیری در کلام مرحوم محقق

بروجردی. در کلام مرحوم محقق عراق در جلد اول «بدایع الافار» و در کلام مرحوم بروجردی در «نهایة الأصول» صفحهی
77 مطرح شده است. اگرچه ی مقداری بین تعابیرشان اختلافات وجود دارد اما روح هر دو جواب به ی مطلب برمگردد.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/67
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/58
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


اینها مگویند که این زوجهی صغیره قبل از آن که از کبیرهی اول شیر بخورد عنوان زوجهی این مرد را دارد برای انتفاء
زوجیت نیاز به علت داریم. اگر بخواهد زوجیت این صغیره منتف بشود محتاج به علت هستیم.

علت انتفاء زوجیت عبارت است از بنتیت. این زن بعد از آن که از این کبیرهی اول شیر خورد، چون فرض کردیم که این شیر،
شیر خود این مرد است، نتیجه این مشود که زوجهی صغیره بعد از رضاع، بنت رضاع این مرد مشود. دختر رضاع این

مرد مشود. پس آنچه که علت برای انتفاء زوجیت و زوال زوجیت است، این است که الآن این صغیره بنت شده است.

 از طرف بین بنتیت و أمومت، اینها دو تا عنوان متضایف و متاف هستند؛ یعن هر جا ی کس دختر شد، آن زن که سبب
شده که این بشود بنت، آن هم مشود مادر او.

 بین أمومت و بنتیت تضایف وجود دارد آن زمان که این صغیره شده است بنت، آن هم مشود مادر رضاع که این هم
تردیدی ندارد.

این جا که مسئله را روی علت و معلول آوردیم و گفتیم که علت انتفاء زوجیت، بنتیت است و بنتیت با أمومت متضایف اند،
قانون که با علت و معلول است را مآوریم. از قوانین که در فلسفه برای علت و معلول مطرح کردند این است که علت رتبتاً بر

معلول مقدم است ولو اینه زماناً با معلول متحد باشد، اما رتبتاً مقدم است.

 اگر رتبتاً مقدم باشد باید قبل از انتفاء زوجیت، بنتیت باشد، چون داریم بنتیت را علت قرار مدهیم. پس بنتیت رتبتاً مقدم شد.
آن وقت کلام را مآوریم در رتبهی بنت، ما گفتیم آن رتبهای که بنتیت هست آن کبیرهی اول أم شده است. آن وقت سؤال

مکنیم در رتبهی بنتیت آیا زوجیت هست یا عدم زوجیت؟ ارتفاع نقیضین که محال است، نمشود شما بویید در این رتبهی
بنتیت، نه زوجیت هست و نه عدم زوجیت، شما اگر بنتیت را علت قرار دادید برای انتفاء زوجیت، پس باید در رتبهی بنتیت خود

زوجیت باشد و چون بنتیت با أمیت متضایف اند، پس ما ی رتبهای را پیدا کردیم که در این رتبه سه تا عنوان باهم جمع شده
است. ی أم بودن، ی بنت بودن و دیری زوجیت و شما دنبال جمع این دو تا عنوان هستید.

 تمام اشال از اینجا شروع شد که اگر بتوانیم کبیرهی اول را بوییم امالزوجه، کبیرهی اول هم بر مرد حرام مشود. امالزوجه
جای است که این دو عنوان، ی أم و دیری زوجه باهم اجتماع پیدا کنند. مثل ازدواجهای معمول، مردی وقت دختری را
ازدواج مکند مادر آن دختر به این مرد حرام است. این مادر این دو تا عنوان الآن در آن جمع است، أم و امالزوجه بودن.

مرحوم آقای بروجردی و عراق مگویند الآن ما برای شما جای درست کردیم که در ی رتبه این عناوین ثلاثه جمع است. پس
قبل از انتفاء زوجیت در رتبهی متقدمه، این کبیرهی اول عنوان امالزوجه را پیدا مکند. چون ارتفاع نقیضین که محال مشود.
در آن زمان که بنتیت است چون بنتیت علت است برای انتفاء زوجیت، پس در رتبهی بنتیت خود زوجیت باید محقق بشود. لذا
ه در یاین ر بین اینها اختلاف باشد و همین مقدار یعنه از نظر جهات دیکنند ولو ایناین عناوین در رتبه، اجتماع پیدا م

رتبه این کبیرهی اول بشود امالزوجه، همین برای ما در حرام بودن او کفایت مکند.

این خلاصهی فرمایش این دو بزرگوار است. البته معلوم نیست که مرحوم آقای بروجردی این حرف را از عراق گرفته و یا هر
کدام به ذهن شریفشان این نظریه رسیده و بیان کردند چون هر دوی اینها شاگرد مرحوم محقق خراسان مرحوم آخوند

صاحب کفایه بودند.

با این بیان گفتهاند که کبیرهی اول مسلماً امالزوجه است؛ اما وقت صغیره را مدهیم به کبیره‌ی ثانیه آن موقع دیر عنوان بنت



را دارد آنجا باید بحث کنیم و بوییم که حالا که صغیره را دادیم به کبیرهی ثانیه، آیا مشود این کبیرهی ثانیه را بوییم
امالزوجه، یا اینه نه این کبیرهی ثانیه مشود أم این صغیره ای که قبل از شیر خوردن بنت آن مرد بوده، سر اینه بزرگان فقط

حرمت کبیرهی ثانیه را مبتن بر نزاع در باب مشتق کردند، همین بیان است که عرض کردیم.

الات محقق خویاش
مرحوم محقق خوئ در کتاب محاضرات آنجا دو اشال بر این بیان دارند و بر این نظریه.

اشال اول این است که فرمودند ما مرر گفتیم در احام شرعیه ما باید موجودات را و عناوین را بهحسب زمان لحاظ بنیم نه
بهحسب رتبه. این مسئلهی رتبه که ما بوییم این سه تا عنوان از نظر عقل در ی رتبه قرار دارند، این نمتواند در پیاده شدن
احام شرعیه مناط باشد. ما در احام شرعیه باید برویم سراغ موجودات بهحسب زمان. آن زمان که به این مگویند زوجه،
احام زوجه را دارد، آن زمان که به آن مگویند بنت، احام بنت را دارد، این که در ی رتبه چند تا عنوان باهم اتحاد پیدا

بنند، این در باب احام شرعیه قابل اعتناء نیست. این ی جواب که این بیان بسیار بیان خوب است که اصلا در باب احام
شرعیه ما نباید این نات عقل و دق را بیاوریم.

 مسئلهی اتحاد در رتبه ی مسئلهای است که عقل به ملاک دق خودش به روی قاعدهی سنخیت مگوید بین علت و معلول
ه اتحاد در زمان داشته باشند. مسئلهی اتحاد در رتبه و اختلاف در رتبه یاختلاف در رتبه باید وجود داشته باشد ولو این

امریست که قاض در او عقل است و ناظر در او عقل است و اصلا جایاه در فقه ما ندارد.

 بله درست است از نظر عقل شما مگویید بنتیت علت برای انتفاء زوجیت است، بعد مگویید علت و معلول از نظر زمان
اتحاد دارند، اما از نظر رتبه اختلاف دارند، این ی امر عقل است. بعد مگویید رتبهی بنتیت مقدم است و چون ارتفاع

نقیضین محال است در رتبهی بنتیت، زوجیت هم است.

 حالا فرضنا که زوجیت باشد؛ بودن زوجیت در رتبهی بنتیت این مشل ما را حل نمکند. باید در زمان که این بنتیت مخواهد
محقق بشود زوجیت باشد تا آن زن که به این شیر داده بشود مادر این زوجه و عنوان امالزوجه را پیدا کند، این جواب اول؛ و

این در خیل از جاهای فقه به درد مخورد.

جواب دوم فرمودند سلّمنا که ما در پیاده کردن احام شرعیه همین رتبه و اختلاف رتبه یا اتحاد رتبه این را هم ما ملاک بدانیم
اما فرمودند در ما نحن فیه متأسفانه از همین جهت هم که شما مش مکنید مسئله ناتمام است.

 مقدمتاً فرمودند اینه مگویند علت بر معلول مقدم است رتبتاً، این ملاک دارد. ملاکش علیت است. اینه مگویند شرط بر
مشروط مقدم است، رتبتاً مقدم است به ملاک شرعیت است. اختلاف رتبه ملاک لازم دارد ما در این جا درست است.

 بنتیت چون علت برای انتفاء زوجیت است و علت رتبتاً بر معلول مقدم است باید بوییم بنتیت بر انتفاء زوجیت مقدم است؛
اما امومت چرا؟

 اگر امومت بخواهد در همین رتبهی بنتیت باشد و زوجیت که در رتبهی بنتیت است بر آن امالزوجه صدق کند، در این رتبه اگر
بخواهیم بوییم عنوان امیت و امومت است، این ملاک ندارد.

بنتیت به ملاک علیت مقدم است. این صغیره قبلا زوجه بوده، مگوییم آنچه که سبب انتفاء زوجیت این است که حالا که شیر



خورد شد دختر این مرد.

اما ما دنبال این هستیم که کبیره را امالزوجه کنیم. برای اینه آن امالزوجه باشد، شما از مسئلهی رتبه وارد شدید، مسئلهی رتبه
نیاز به ملاک دارد، به چه ملاک اگر رضاع محقق شد رتبتا امومت، بنتیت و زوجیت باهم اتحاد دارند و در ی رتبه هستند.

وجود این سه تا عنوان در رتبهی واحده ملاک ندارد. اگر ملاک نداشت پس ما در جواب دوم مگوییم اگر مسئلهی رتبه برای
پیاده شدن احام شرعیه هم کاف بدانیم اما در اینجا در رتبهی بنتیت آن عنوان امالزوجه وجود ندارد، این خلاصهی فرمایش

ایشان است.

نته
هم کلام مرحوم عراق و بروجردی و هم کلام مرحوم آقای خوئ تمام اینها اصل علیت را پذیرفتهاند، اصل اینه بنتیت علت
است برای انتفاء زوجیت. در حال که این حرف درست نیست. بعد از آن که زوجیت منتف شد عنوان بنتیت محقق مشود.

بنتیت نه علت توین است برای انتفاء زوجیت نه علت شرع برای انتفاء زوجیت است.

پس چه چیز زوجیت را از بین مبرد؟ آن چه که سبب از بین بردن زوجیت است، ی سبب شرع به نام رضاع است. این
رضاع سبب مشود زوجیت از بین برود.

نفرمایید که این رضاع سبب مشود که اول بنتیت بیاید بعد بنتیت سبب شود که زوجیت از بین برود. برای اینه آنجای که
اصلا زوجیت وجود ندارد، ی بچهای را به زن انسان مدهند و این زن این بچه را شیر مدهد، اینجا بنتیت محقق مشود، اما

این جا نمگویند که این بنتیت علت است برای انتفاء زوجیت، زوجیت نبوده است.

گاه اوقات رضاع سبب مشود پنج تا عنوان بیاید، خواهر و برادر پیدا کند، سبب مشود که این خواهر رضاع شود خالهی
رضاع شود، ممن است ده تا عنوان بیاید، اما آن که علت است برای تحقق عناوین، رضاع است نه عنوان بنتیت.

 چون اساس فرمایش اینها تأکید دارند روی اینه بنتیت علت است برای انتفاء زوجیت، یا در کلام مرحوم آقای بروجردی
آمده، امومت و بنوت هردو علت است برای انتفاع زوجیت. ما علیت اینها را نمفهمیم که این علت باشد.

 رضاع ی علت است آن هم نه توین، بله ی علت شرع و اعتباری است برای انتفاء زوجیت.

 امام در فرمایشات و در لابهلای عباراتشان، ی کلمهای دارند که مفرمایند این که علت بر معلول رتبتا مقدم است این در علت
و معلول توین است، اما در این علل و معلولات اعتباریه این حرفها ظاهراً جریان ندارد، این هم ی فرمایش است که متین

و محم است. نتیجه این راه که مرحوم آقای عراق و مرحوم آقای بروجردی ط کردند، این راه هم نمتواند مشل را حل
کند.

راه حل پنجم
 ی راه پنجم در بعض از کلمات آمده و آن راه پنجم این است که گفتند ما از راه قرینهی سیاق استفاده مکنیم. در آیهی

مورِكجح ف تَّال مبائبرو مائسن اتهمگوید «و َابعد م «مائسن اتهمگوید و «و َاشریفهی 23 سورهی مبارکهی نساء م
من نسائم الَّت دخَلْتُم بِهِن»؛ گفتند که اول ما قضیه را در مسئلهی ربیبه پیاده کنیم و بعد به قرینه سیاق بوییم در مورد

«وامهات نسائم» هم همینطور است.



در ربیبه گفتهاند که مراد از ربیبه، بنت الزوجه است ولو اینه این زوجه از انسان طلاق بیرد؛ یعن مردی است که زن دارد به
این زن دخول هم کرده است اگر این زن را طلاق داد بعد از طلاق این زن رفت از مرد دیری دختری پیدا کرد آن دختر هم از

جهت شرع مگویند که ربیبه است.

 ربیبه به این اختصاص ندارد که زن را قبل از اینه مرد با او ازدواج کند از مرد دیری دختری داشته باشد و بعد آن دختر را
بیاورد در حجر این مرد و اگر این مرد به مادر او دخول کرد ربیبه شود. ملاک در ربیبه این است بنت زوجهای که دخل بها.

 بنابراین زن مدخولهای که مطلقه شده و بعد از طلاق از مرد دیر دختری به دست مآورد، این جا هم مگویند که او هم بنت
الزوجه است و بر او ربیبه صدق مکند.

 گفتهاند که اگر در ربیبه مسئله این چنین است ولو اگر بعد از اینه این طلاق داده شده باز هنوز عنوان بنت الزوجه را دارد، این
قرینه سیاق اقتضاء مکند در «أمهات نساءکم» بوییم ولو اینه این نساء رفت و از ی زن دیر شیر خورد، باز «أمهات

نساء» در آن صدق بند.

این صغیره زن این مرد است، صغیره را داده به کبیرهی اول که به او شیر بدهد. بوییم ولو اینه رضاع محقق شد ولو اینه
زوجیت شرعیه منتف شد اما عنوان «أمهات نساء» الآن از راه قرینهی سیاق محقق است.

این هم ی راه است که گفتهاند؛ اما این راه جوابش خیل روشن است، جواب این است که اگر ما بودیم و خود آیه،
«و َامهات نسائم وربائبم الَّت ف حجورِكم من نسائم الَّت دخَلْتُم بِهِن»؛ ما بودیم و خود آیه، هیچوقت نمگفتیم که اگر

انسان زنش را طلاق داد و این زن رفت با دیری ازدواج کرد از دیری دختری پیدا کرد آن هم مشود ربیبه، آن را از راه
قرینهی خارجیه استفاده کردیم و الا خود آیه بهحسب خودش هیچ دلالت بر این مطلب ندارد.

جواب آخوند خراسان
آخرین جواب را مرحوم آخوند خراسان در رسالهای به نام رسالهی رضاع مگویند که این صغیره را که مرد تحویل کبیره داد

از نظر عقل آخرین زمان زوجیت این زن اولین زمان بنتیت آن است. عقل مگوید آن لحظهای که زوجیت تمام شد، بنتیت
شروع مشود اما این از نظر عقل است و عرف مگوید نه وقت شیر هم خورد هنوز عنوان زوجه را دارد و ما در باب عناوین
دنبال عنوان امالزوجه هستیم، عرف الآن به آن کبیره مگوید امالزوجه بعد در آخر فرمایششان ی «فتأمل» دارند که این قطعاً

به این مطلب اشاره دارد که عرف اگر با مسامحه بوید امالزوجه که این به درد نمخورد اما اگر همین عرف را متوجه کنیم که
بعد از رضاع زوجیت منتف شده، عرف هم دیر به این امالزوجه نمگوید.

پاسخ استاد به اشال
این خلاصهی کلمات بود که در اینجا اعیان و بزرگان مطرح کردند، آن چه که به ذهن رسید برای جواب این اشال این است که

ما در مسئلهی انقضاء و تلبس ی مقداری دقت کنیم.

در باب ضرب، تلبس به این است که مشغول به زدن است و تا زدن تمام شد تلبس تمام شده است. هم عرفا و هم عقلا؛ اما
بعض از موارد است که عقلا تلبس تمام شده، اما عرفاً تلبس تمام نشده است. در باب زوجیت اگر مردی زنش از دنیا رفت
عقلا زوجیت تمام شده، عقل مگوید که کس نیست که زوج تو باشد اما عرفا هنوز زوجیت موجود است و لذا شاید ی از

علل اینه مرد بعد از آن که زوجهاش از دنیا رفت متواند او را غسل بدهد و کفن بند از روی این است که هنوز عرف این را
زوجهی مرد مداند.



 در اینجا هم همینطور است، در اینجا این صغیره را وقت تحویل کبیره مدهد و شیر مخورد حت بعد از اینه رضاع محقق
مشود عرف هنوز او را زوجه مداند، یعن متلبس به زوجیت مداند ولو شرعاً عنوان زوجیت نباشد و ما این نته را اضافه

کنیم که ما در مسئلهی عناوین همان عنوان را که عرف به او اطلاق مکند تابع او هستیم.

 عرف مگوید الآن امالزوجه شد، ولو اینه زوجیت شرعیه در کار نیست؛ اما عنوان امالزوجه مطرح است، به عبارت دیر ما
در اینجا حرف آخوند خراسان را نمزنیم. مرحوم آخوند خراسان با آن «فتأمل» فرمودند که عرف مسامحه مکند و مگوید

زوج است، نه ما مگوییم در اینجا ملاک، تلبس و انقضاء از مبدأ است.

تلبس ی امر عرف است، بعض از جاها مثل ظرف تلبس، عقلا و عرفاً وقت تمام شد، دیر تمام شده و ما در باب مشتق که
مگوییم مشتق که تلبس بالمبدأ و انقض عنه المبدأ، مراد از تلبس عرف است؛ یعن بهحسب عرف تلبس بالمبدأ است.

 این صغیره حت بعد از رضاع هنوز متلبس است. مرحوم آخوند اصل تلبس را قبول ندارند مگوید عرف با مسامحه زوجه
مگوید؛ اما ما به همین تشبیه که گفتیم در مردن، که آنجا هنوز متلبس به زوجیت مدانند. این جا این را متلبس مدانند و

همین مقدار در صدق عنوان امالزوجه کاف است ولو اینه عرض کردیم که نه در قرآن و نه در روایات ما عنوان به این منظور
که امالزوجه حرام است نداریم.

م»، این زنکند یا بهعنوان امالزوجه یا «أمهات نسائفرق نم م است. حالا این خیلآیه 23 سوره نساء این است أمهات نسائ
که از دنیا رفته بعد از مرگ هم عرف مگوید که این زنِ این مرد است؛ یعن عنوان زنِ این مرد، این را قائل و متلبس به زن

بودن برای این مرد مداند. همین مقدار کفایت مکند.

 تا اینجا روشن شد که کبیرهی اول چرا حرام است، کبیرهی ثانیه حرمتش مشروط بر نزاع در باب مشتق است. صغیره هم که
گفتیم بلااشال حرام است. آن نتهای هم که گفتیم مسئلهی اختلاف بین عبارت مرحوم آخوند و عبارت «ایضاح الفوائد»

مرحوم فخر المحققین است.

مرحوم آخوند در کفایه فرمودند مع الدخول بالبیرتین، در کتاب «ایضاح» مع الدخول به إحدی البیرتین دارد که بعض از
بزرگان فرمودند که هر دو باطل است.

 برای حرمت صغیره آن که لازم است مع الدخول بالبیره اول است. وقت دخول به کبیرهِ اول کرد این صغیره حرام است،
اما اگر صغیره را داد به کبیرهی اول اما به او دخول نرده، این صغیره حرام نمشود، صغیره را دارد به کبیرهی ثانیه و ما

گفتیم مشتق حقیقت در خصوص متلبس است، کبیرهی ثانیه خودش حرام نمشود.

 این هم نتهای است که از این مطالب که ما گفتیم روشن مشود که کدام ی از این تعابیر درست است. علالظاهر همان مع
الدخول به إحدی البیرتین کاف است؛ یعن برای اینه این صغیره حرام شود آن که هست این که یا به کبیرهی اول یا ثانیه

دخول کرده باشد؛ اما اگر مرد به هیچ کدام دخول نرده باشد، گفتیم صغیره حرام مشود به حرمت جمع، یعن ناحش خود
به خود منفسخ مشود و بعداً دوباره مرد متواند با او ازدواج بند.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

 




