
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مبحث تعادل و تراجيح » بررس روايات تعادل و تراجیح »

در تاریخ ۲۹ بهمن ۱۳۹۸

تعادل و تراجيح
جلسه 80 

بسم اله الرحمن الرحيم الحمد له رب العالمين 

و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

چیده بحث گذشته

بحث در این است که قاعده و اصل اول در اینجای که ما دو تا روایت داریم، ی روایت دارای رجحان و مزیت است اما
روایت دیر دارای رجحان و مزیت نیست چیست؟

قبلا عرض کردیم و باز ترار مکنیم فایدهی اصل اول در اینجا ظاهر مشود که اگر بعداً کس در این روایات ترجیح به نتیجه
نرسد ‐بعداً روایات ترجیح را ان شاء اله مفصل مطرح مکنیم یا نتیجهی این روایات ترجیح لزوم ترجیح به ی از مرجحات و

همچنین ترتیب بین مرجحات است اگر به این نتیجه رسیدیم بر طبق همین عمل مکنیم یا به این نتیجه مرسیم که مرجح و
مزیت وجوب تعیین اخذ به ذی المزیه را نمآورد بله بهتر این است، همان طوری که مرحوم آخوند قائل است که این روایات
ترجیح برای ما لزوم برای اخذ به ذی المزیه نمآورد‐ حالا یا در سندش خدشه کند یا در دلالتش خدشه کند آن وقت مواجه

شود با دو روایت که ی روایت مزیت و رجحان دارد و روایت دیر ندارد، اینجاست که این اصل اول به داد او مرسد.

اینکه الآن بحث مکنیم اصل اول آیا اخذ به ذی المزیه است یا نه؟ به داد او مرسد و مشل او را حل مکند لذا این بحث از
اصل اول در اینجا بسیار مهم است قبلا عبارت مرحوم آخوند را هم خواندیم.

نتیجه اقوال علماء

تا اینجا کلام مرحوم اصفهان را مفصل مطرح کردیم، کلام صاحب منتق را هم مطرح کردیم و اشارهای هم به اصل فرمایش
مرحوم امام (رضوان اله تعال علیه) کردیم. گفتیم وقت جمعبندی مکنیم اینجا یا اصل اول را مبرند در دوران بین تعیین و

تخییر، ی. یا اصل اول را اینطور مطرح مکنند که دوران بین مقطوع الحجة و مشوک الحجة است، این دو. یا اینطور مطرح
مکنند که مورد از موارد علم اجمال است و ما باید قواعد علم اجمال را جاری کنیم، این سه. یا همان مبنای که مرحوم

اصفهان اختیار فرمودند که عقل معذّر واقع را معتبر نمداند مگوید آن معذر معلوم ملاک است و اینکه مزیت دارد معلوم
المعذریة است فیجب الاخذ به.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2189
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2183
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


بیان مبنای مختار در بحث

حالا اینجا ما در تحقیق در مسئله مخواهیم این نته را مطرح کنیم که آیا ما اصل اول در اینجا را با توجه به روایات تخییر
مخواهیم مطرح کنیم یا با قطع نظر از روایات تخییر؟ همانطوری که الآن مگوئیم این اصل اول را با قطع نظر از روایات

ترجیح مطرح مکنیم اصل اول را هم با قطع نظر از روایات تخییر، مگوئیم اصلا فرض مکنیم روایات داله بر تخییر نداریم،
دو تا روایت با هم تعارض مکنند این دو روایت هر کدام ف نفسه حجیت دارند مع قطع النظر عن الآخر، اما ییشان مرجح

دارد. اینجا ما نمتوانیم اصل اول را همینطوری جاری کنیم باید بوئیم بالأخره آیا ما روایات تخییر بین المتعارضین را پذیرفتیم
یا نه یا روایات را اصلا کاری نداریم.

اگر ما گفتیم نه، اصلا کاری به این روایات تخییر هم نداریم ما دو تا روایت داریم که تعارض کردند یشان مرجح دارد و
نفرض عدم وجود اخبار التخییر و نفرض عدم وجود اخبار الترجیح، مخواهیم ببینیم حالا اصل چه اقتضای دارد؟ اینجا این

مبان درست است، یعن یا باید مسئله را ببریم در دوران بین تعیین و تخییر، یا مسئله را ببریم در مقطوع الحجة و مشوک
الحجة یا آن دو مبنای دیر. اما نباید بوئیم حجیت تخییریه معنایش چیست؟

اینکه صاحب منتق بعد از اشارهی به برخ از این مبان آمد گفت همهی حرفها در این است که ما حجیت تخییریه را چه معنا
کنیم؟ یادتان هست که مرحوم آقای خوئ (قدس سره) نظر شریفش این بود که چیزی به نام حجیت تخییریه نداریم و معقول

نیست. خود صاحب منتق و ما هم در بحثهای گذشته که این را مراجعه کنید برای حجیت تخییریه خیل بحث کردیم. چهار
احتمال در حجیت تخییریه وجود داشت، باید بیائیم این احتمالات و مبان را در فرض مطرح کنیم که ما اخبار تخییر را به

میدان بیاوریم، حالا اگر اخبار تخییر را نمخواهیم به میدان بیاوریم، با قطع نظر از اخبار تخییر، اینجا ما به ی نتیجهای
مرسیم، که حالا عرض مکنم.

اگر بوئیم اصل اول بین خبرین متعارضین با توجه به اخبار تخییر، اینجا نتیجه مسئله خیل روشن است که با توجه به اخبار
تخییر، اگر اخبار تخییر ی اطلاق دارد یعن سواء کان ف احد الخبرین مزیة أم لا؟ مگوئیم باز هم مزیت است، مقتضای

اطلاق اخبار تخییر این است که اینجای که ی از دو روایت مزیت دارد باز تعین ندارد، اگر گفتیم اخبار تخییر مگوید تخییر
بعد عدم وجود المزیة باز نتیجه روشن است، یعن اگر مزیت در ی طرف است موضوع برای تخییر نیست. ما اول باید آن ذو

المزیة را اخذ کنیم.

پس با توجه به اخبار تخییر ما باید اول تلیف را در اخبار تخییر روشن کنیم که آیا اخبار تخییر از این جهت اطلاق دارد یا مقید
است به عدم وجود مرجح. بعد تلیف این چه زمان روشن مشود؟ وقت روشن مشود که شما اگر اخبار ترجیح را بیاورید
نسبت بین اخبار ترجیح و اخبار تخییر را بررس کنیم ببینیم آیا اخبار ترجیح مقدم است؟ مگوید اگر در ی جا احد الخبرین

مرجح داشت اول برو سراغ مرجح، اگر نداشت اذن فتخیر مشود، تخییر مال آخر کار است. یا اینکه اخبار تخییر چنین
اقتضای را ندارد یعن بعد از بررس و بحث از اخبار ترجیح تلیف اخبار تخییر از نظر اطلاق و از نظر عدم اطلاق روشن

مشود. روی مبنای خودمان که اصل اول را تخییر مدانیم و لذا الآن هم مخواهیم تلیف را حل کنیم.

اینجا این مسئله به نظر ما خلط شده و آقایان نیامدند این را تفی کنند. در این جا در اصل اول، عرض ما این است که اصل
اول را با توجه به اخبار تخییر مگوئیم یا با قطع نظر از او مگوئیم؟ با توجه به اخبار تخییر دوران وجود ندارد برای اینکه

اخبار تقیید یا اطلاق دارد یا مقید است به عدم وجود مرجح. اخبار تخییر یا اطلاق دارد یا مقید است به عدم وجود مرجح، و این
که حالا اخبار تخییر ی از این دو فرض را در آن تثبیت کنیم منوط به این است که ما اخبار ترجیح را چطوری معنا کنیم و

نسبت اخبار ترجیح با اخبار تخییر روشن بشود.



بفرمائید لعل لقائل أن یقول که اخبار تخییر از این جهت اجمال دارد که آیا باید سراغ مرجح اول برویم یا نه اطلاق دارد، حت مع
وجود المرجح باز تخییر وجود دارد که انصافاً اجمال این نیست یا اطلاق دارد یا مقید است، یعن خصوصاً بعد از ملاحظه

اخبار ترجیح اصلا مجال برای این احتمال که ما بوئیم این اخبار تخییر اجمال دارد. روی همه فروضش عرض مکنیم.

شما اگر بوئید اطلاق دارد، دوران بین تعیین و تخییر است؟ اگر بویید مقید است به عدم وجود مرجح، دوران بین تعیین و
تخییر است؟ مآئیم چهار مبنا را مطرح مکنیم، سؤال ما این است که اینجا این مبان را با لحاظ اخبار تخییر مگوئید؟ با

لحاظ اخبار تخییر نوبت به دوران بین تعیین و تخییر مرسد؟ کما اینکه در بحث مسئله اعلمیت کثیری از آقایان مگویند دوران
بین تعیین و تخییر است، ی از ادله مهم رجوع به اعلم این است که ملف مردد است بین اینکه قول اعلم بر او تعین دارد یا

مخیر بین اعلم و غیر اعلم است، مگویند دوران بین تعیین و تخییر است، مشهور هم در دوران بین تعیین و تخییر تعیین هستند.

ما آنجا گفتیم عل فرض اینکه کبری را بپذیریم که در دوران بین تعیین و تخییر باید تعیین بشویم، چون در خود این کبری هم
مناقشه داریم ول آنجا مگوئیم روایات که مسئله مشروعیت تقلید را مطرح مکند، مسئله حجیت فتوا را مطرح مکند، آن

تعبیری که در روایات مگوید رجوع کنید إل من عرف حلالنا و حرامنا، نظر ف حلالنا و حرامنا و عرف احامنا این اطلاق
دارد، اطلاقش مگوید خواه اعلم باشد یا نباشد! حرف اصل ما در آنجا این است با وجود این اطلاق دیر مجال برای دوران
بین تعیین و تخییر نیست. اگر فقیه آخر الامر بوید این اطلاق است با وجود این اطلاق دیر نوبت به دوران بین تعیین و تخییر

نمرسد.

گاه ممن است از شما بپرسند بالأخره اینهای که مگویند اعلم تعین ندارد با این دوران بین تعیین و تخییر چار مکنند؟
شما الآن کلمات معاصرین را مثل بزرگان و اساتید ما را ببینید بیشتر به همین دوران بین تعیین و تخییر تمس مکنند یعن در

تمام ادلهی لفظ وقت ش مکنند و مگویند از ادله چیزی استفاده نمشود آخر الامر مگوید ما هستیم و دوران بین تعیین و
تخییر، از باب دوران بین تعیین و تخییر مگوییم اعلم متعین است. ول اگر ی کس اطلاق این روایات را استفاده کند که به

نظر ما این اطلاق بسیار محم است وقت ائمه در مقام بیان این هستند که به چه کس رجوع کنیم؟ اما الحوادث الواقعة
فارجعوا فیها روات احادیثنا حت روات را به صورت جمع مآورد، نمگوید من کان اعلم ف الروایة و ف احادیثنا! به صورت

جمع مآورد، این از آن اطلاق خیل قویتر است.

خارجاً خود امام (علیه السلام) مداند بین زراره یا فلان راوی، یا اینکه در توقیع شریف است که روات احادیثنا مصداق
بارزش فقهای زمان غیبت است، اصلا غیر از این نیست، فقط مصداقش فقهای زمان غیبت است چون این تعبیر در توقیع

شریف واقع شده، مفرماید اما الحوادث الواقعة فارجعوا فیها إل روات احادیثنا یعن فقهای ما، به صورت جمع هم مآورد.
مگوید هر کس که یصدق علیه الفقیه متوانید به او رجوع کنید و لذا خود امام (رضوان اله تعال علیه) وقت به این ادلهی

است. فقیه بما هو فقیه ولایت دارد، منته شود ولایت برای هر فقیهگویند از ادله استفاده مرسند منقلیه برای ولایت فقیه م
ی قاعدهی عقل در اینجا داریم که اگر ی فقیه در ی امری ورود پیدا کرد فقیه دیر حق مزاحمت با او ندارد.

مثلا فرض کنید اگر ی موقوفهای متول ندارد یا ی کس مرده و وارث ندارد مالش را آوردند به ی فقیه دادند از باب اینکه
ر حق ندارد با او مزاحمت کند. وقتله، گفتند این ورثه ندارد و پولش را شما باید درست مصرف کنید. فقیه دی من لا ول ول

ی فقیه تصدی پیدا کرد در ی شأن از شئون فقاهت، فقیه دیر حق ندارد با او مزاحمت کند.

فقیه معین است، هیچ فقیه ومت به دست یفقیه معین است، شئون ح ومت به دست یالآن ح در نظام جمهوری اسلام
با فقیه متصدی در حومت حق مزاحمت ندارد، نمتواند بوید من هم فقیهم، اگر امروز ول فقیه گفت جن اما من مگویم

خیر نباید باشد، اگر امروز ول فقیه گفت فلان عمل من بخواهم با او مخالفت کنم. این را امام در آنجا خیل دقیق و عمیق



مطرح مکند و حتماً مراجعه کنید.

خود این روات جمع است، خود آن من عرض حلالنا و حرامنا اطلاق دارد، با وجود این عام و این اطلاق برای فقیه تردیدی
نمماند مر کس در این امور اطلاق بخواهد خدشه کند ول با فرض اینها تردیدی نیست بر اینکه یجوز الرجوع إل کل مجتهدٍ

خواهیم، قول فقیه برای عاممعذر م کاری به واقع هم نداریم، اینجا ما ی ری هم باید داشته باشد. اینجا اصلاشرایط دی منته
معذر است.

در مورد مسئله شرطیت اعلمیت آن طوری که در ذهنم هست سال 82 بحث اجتهاد و تقلید را مطرح کردیم، مسئله اعلمیت از
زمان مرحوم علامه در فقه آمده یعن قبل از ایشان مسئله رجوع به اعلم مطرح نبوده این ی. دوم اینکه شما ببینید ی مقلد در
زمان ما تا آخر عمرش هنوز ش دارد این مرجع که از او تقلید مکند اعلم است یا نه؟ چطور مشود شارع ایال کند مردم

را بر ی امری که تشخیصش ف غایة الصعوبة است.

الآن در حوزه خود ما شما که چند سال بحث خارج هم خواندید مگوئیم در میان این آقایان که جواز تقلید دارند اعلم کیست؟
نمدانید، از قدیم الایام شاگردان هر استادی آن استاد را اعلم مدانستند به برخ مگفتیم شما از آقای دیر چه کتاب را دیدید؟

مگفتند ندیدیم ول مدانیم اعلم نیست.

اجتهاد شرطش این است که تا با ی کس صحبت مکن ی فرع مطرح مشود، این بتواند ذهن خودش را در چارچوب
منابع فقه، قرآن، سنّت، اجماع، عقل و فتاوا ذهن خودش را کاملا متمرکز کند و به ی نتیجهای برسد، اجتهاد اولا به این معنا

نیست که عروه را حفظ باشد، جواهر را حفظ باشد. ول اجتهاد معنایش قوت استنباط است اینکه بتواند استنباط کند، الآن
از امام هست که شاید در بحث بعدی به ی عبارت بتواند بفهمد این روایت اطلاقش وجود دارد یا نه؟ مقید دارد یا نه؟ که ی

مناسبت عرض کنم.

عقل در فقه ی حرف مزند در طب حرف دیری مزند، در فقه مگوید شما معذر مخواه، قول ی مجتهد برای شما
معذر است. عقل مگوید در فقه و طب فرق دارد. فرقش این است که در طب جانت در خطر است و باید دنبال واقع بروی و

خبیرترین طبیب را پیدا کن ول در فقه شما معذر مخواهید، خواه مطابق با واقع باشد یا نه. ی وقت ی کس مجتهد نیست
قولش اصلا معذر نیست اما اگر کس مجتهد شد قول او برای انسان معذر است بدون هیچ تردیدی و هذا کافٍ.

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین


