
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مبحث تعادل و تراجيح » بررس روايات تعادل و تراجیح »

در تاریخ ۲۸ بهمن ۱۳۹۸

تعادل و تراجيح
جلسه 79 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مباحث گذشته

و برخ از اینها دارای رجحان و مزیت است. تا اینجا فرمایش مرحوم اصفهان است که ی در دو روایت بحث در اصل اول
از مناقشات که به ذهن مرسید را بیان کردیم. مرحوم اصفهان طبق قول به طریقیت فرمودند ذو المزیة معلوم المعذّر است؛

اما آنچه مزیت ندارد مشوک المعذّر است و ما باید معلوم المعذر را اخذ کنیم. البته در کلام مرحوم اصفهان از دوران امر بین
تعیین و تخییر بحث به میان نیامدهاست و شاید هم ایشان نمخواهد از این راه وارد شود. ایشان در ادامه فرمود عقل مگوید

معذر، معذر واصل به فقیه است و الآن که ذو المزیة معذر معلوم است به آن اخذ مکنیم.

دیدگاه مرحوم صاحب منتق الاصول

صاحب منتق ابتدا مگوید باید معیناً ذو المزیة را اخذ کنیم چون مسئله از مصادیق دوران امر بین تعیین و تخییر است و
ذوالمزیة طبق هر دو مبنا حجیت دارد یعن ایشان هم اساس کلام مرحوم اصفهان را قبول دارند ول مسئله را به باب دوران

بین تعیین و تخییر مبرند.

در ادامه اشال را مطرح مکنند به این بیان که در بحث دوران بین تعیین و تخییر برخ قائل به تخییر هستند اما در اینجا
مگویند باید ذو المزیة اخذ شود پس معلوم مشود بین این دو مسئله فرق وجود دارد چون اگر ما نحن فیه از صغریات آن

بحث باشد هر چه در آنجا اخذ شد اینجا هم باید همان اخذ شود.

فارق بین ما نحن فیه و آنجا این است که در مسئله دوران بین تعیین و تخییر ش در این است که آیا این حم معیناً برای ملف
لازم است یا بین این حم و حم دیر ملف مخیر است پس محور مسئلهی حم شرع است؛ مثلا مدانیم خدای تبارک و

تعال چیزی را واجب کردهاست اما نمدانیم اینه واجب کرده معیناً این عمل است یا ما بین این عمل و عمل دیر مخیریم؟
اما در خبرین متعارضین محور حم نیست بله محور مسئله حجیت است یعن امر دائر است بین اینکه روایتِ دارای ترجیح

معیناً حجت باشد یا ما در حجیت مخیر بین این روایت و روایت دیر باشیم.

به بیان دیر در دوران بین تخییر و تعیین یا حم چون تخییریها مگویند حم به قدر جامع بین اینها تعلق پیدا کردهاست و
نسبت به زائد آن برائت جاری مکنیم؛ اما در ما نحن فیه باید ی مقطوع الحجیة باشد چون مقتضای تعیین چنین است، در

حالکه تخییر سر از ش در حجیت در مآورد و واضح است که ش در حجیت مساوق با علم به عدم حجیت است. ظاهر
کلامشان این است که م خواهند ما نحن فیه را از دوران بین تعیین و تخییر خارج کنند و بویند آنچه مزیت دارد مقطوع

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2189
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2183
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


الحجة است و آنچه مزیت ندارد مشوک الحجة است و ما باید مقطوع الحجة را اخذ کنیم.[1]

دیدگاه مرحوم صاحب منتق بررس

حق این است که باید مسئله از بحث دوران بین تخییر و تعیین خارج شود کما اینکه مرحوم اصفهان هم نمگویند ش در
گوید دلیلز مدر کلامشان این است که عقل در باب معذّر و منج ه محور اصلیت مساوق با قطع به عدم حجیت است بلحج

معذّر یا منجز است که وصل إل الملف یا علم به الملف.

به عبارت دیر عقل نمگوید در واقع معذری داریم و لو لم یعلم به الملف بله مگوید ملف باید به معذر علم داشته باشد و
در ما نحن فیه این علم نسبت به راجح وجود دارد نه اینکه بوئیم ش در مرجوح مساوق للقطع بعدم الحجیة است. خلاصه

اینکه نه بحث دوران بین تعیین و تخییر و نه بحث ش در حجیت مساوق با قطع به عدم حجیت بودن در اینجا مطرح نیست.
البته فرق بین ما نحن فیه که حجیت است و دوران بین تعیین و تخییر که محور حم شرع است را قبول داریم.

ادامه بیان دیدگاه مرحوم صاحب منتق

گفتیم ایشان ابتدا گفتند مسئله از باب دوران بین تعیین و تخییر است و ظاهر کلام ایشان این است که خودشان دارند فارق را
ذکر مکنند؛ ول احتمال دارد که که تمام اینها کلام مستشل باشد.

ایشان در انتهاء مگوید این تقریب –در ما نحن فیه قطع به حجیت ذو المزیة داریم و نسبت به خبری که مزیت ندارد ش داریم
و ش مساوق با علم به عدم است‐ روی دو مبنا از مبان موجود در باب حجیت تخییریه تمام است اما روی ی مبنا که خود

ما اختیار کردیم تمام نیست:

وئیم ائمه (علیهم السلام) در روایات تخییر، تخییر را روی عنوان انتزاعب یت تخییریه فعلیه است؛ مثلاالف‐ قائل شویم حج
.از این دو خبر اخذ و عمل کن ری به یمخی احدهما بردند یعن

ب‐ قائل شویم حجیت تخییریه یعن هر کدام حجةٌ مشروط به ترک دیری است. ایشان مگوید در مباحث گذشته روشن
کردیم که این دو مبنا درست و معقول نیست.

ج‐ قائل شویم به حجیت تخییریه یعن هر کدام  را اخذ کردی همان حجت است؛ یعن قبل الاخذ بأحدهما هیچکدام –چه
مزیتدار چه بدون مزیت‐ حجیت نیست در نتیجه قبل الاخذ بأحدهما دوران بین مقطوع الحجیة و مشوک الحجیة نیست.

بله طبق مبنای اول و دوم قبل از عمل حجیت در وجود دارد پس این حرف که ی مقطوع الحجیة و دیری مشوک الحجیة
باشد صحیح است؛ مثلا روی مبنای اول مگوئیم ائمه در روایات تخییر فرمودند ی از این دو حجت است که این عنوان بر هر

.ری را ترک کننفسه حجت است به شرط اینکه دی گوئیم هر کدام فکند. روی مبنای دوم هم مدو روایت تطبیق م

در آخر مطلب را ذکر مکنند که گویا به اساس کلام اصفهان برمگردد به این بیان که عقل مگوید وقت دو روایت تعارض
کردند و علم اجمال داری که ی از این دو حاوی حم شرع است باید حجت را أخذ کن و اگر روایت دارای مزیت را اخذ
کرد علم پیدا مکند که حجت بر واقع پیدا کردهاست «اما من جهة انه حجة ف نفسه لو ثبت الترجيح ثبوتا، أو من جهة الأخذ به

لو ثبت التخيير» ول اگر مرجوح را اخذ کند علم به تحصیل حجت ندارد.



جمعبندی بحث

خلاصه مطالب که در مورد اصل اول تا اینجا بیان کردیم از این قرار است: ی راه این است برای رسیدن به اصل اول ما
نحن فیه را در دوران بین تعیین و تخییر ببریم.

راه دیر این است که بوئیم ما نحن فیه از باب دوران بین مقطوع الحجة و مشوک الحجة است.

راه دیر این است که بوئیم ما نحن فیه از قبیل دوران بین معلوم الحجة و غیر معلوم الحجة است. برای این راه ی بیان
مرحوم اصفهان داشتند که گفتند کاری به علم اجمال و تحصیل الحجة عل الواقع نداریم. اما صاحب کتاب منتق در

تحقیقشان هر دو مطلب را مطرح مکنند و مگویند وقت دو خبر با هم تعارض مکنند چون علم اجمال داریم ی از اینها
حم شرع است، عقل مگوید پس باید حجت بر واقع را تحصیل کن و حجت بر واقع روایت است که رجحان و مزیت دارد.

امام (رضوان اله تعال علیه) روی مبنای دوم بحث مکنند و مگویند آنچه مرجح دارد مقطوع الحجیة و آنچه مرجح ندارد
مشوک الحجیة است و ش در حجیت مساوق با علم به عدم حجیت است لذا ایشان اصل اول را لزوم اخذ به ذی المزیة

مگیرند.

روی این چهار مبنا که عرض کردیم نتیجه این مشود که اصل اول لزوم اخذ به ذی المزیة است، یعن ما اگر روایات هم
نداشتیم، خود اصول مآمد بحث مکرد که اگر دو تا روایت ییش ی مرجح دارد یا مرجح سندی یا مرجح مضمون یا

دلال؟ اصل اول مگویند لزوم اخذ به ذی المزیه است.

حالا مبنا و تحقیق خودمان چیست؟
روی این دقت بفرمائید، هم کلام منتق را ببینید، کلام امام را در الرسائل ببینید کلام اصفهان را هم ببینید فردا تحقیق مطلب را

عرض خواهم کرد.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین.

[1] ـ «و التحقيق: ان مقتض القاعدة تعيين الأخذ بذي المزية و المرجح، لأنه معلوم الحجية عل التقديرين دون الآخر، لدوران
الأمر بين التعيين و التخيير. و كون المسألة ف موردها محل خلاف، للمناقشة ف كون الأصل هو التعيين بأن القدر المتيقن من

التليف، هو التليف بالجامع، و غيره الزائد عليه مشوك فيه، فأصالة البراءة تنفيه و ه معذرة، فيثبت التخيير دون التعيين...»
منتق الأصول، ج‏7، ص: 398.


