
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مبحث تعادل و تراجيح » بررس روايات تعادل و تراجیح »

در تاریخ ۲۷ بهمن ۱۳۹۸

تعادل و تراجيح
جلسه 78 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مباحث گذشته

قبل از ورود به اخبار ترجیح گفتیم باید ببینیم اصل اول در این بحث چه اقتضائ دارد به این بیان که  اگر دو روایت با یدیر
تعارض پیدا کردند و ی از این دو بر دیری ترجیح و مزیت سندی یا مضمون و... داشت آیا اصل اول تعین در ذی المزیة

است یا خیر یعن بوئیم روایت که مزیت دارد متعین الحجیة است یا اینکه نه اصل اول اقتضای تعین ندارد.

در این بحث مقداری از کلام مرحوم محقق اصفهان (اعل اله مقامه الشریف) را بیان کردیم و گفتیم ایشان برای ورود به بحث
چند مقدمه را ذکر کردند. اولین مقدمه این بود که فرمودند در باب معذریت، به دنبال عذر واقع نیستیم ‐آنچه واقعاً بین ما و
بین خدای تبارک و تعال عذر باشد‐ بله فقیه دنبال معذریت واصله است –آنچه به ما به عنوان المعذر برسد‐ و معذریت

واصله همین معذریت معلومه است.

در ما نحن فیه وقت در بین دو روایت ی راجح و دیری مرجوح مَشود ‐روایت که مزیت دارد راجح و روایت که مزیت
ندارد مرجوح است‐ مسلماً راجح معلوم المعذریه است چون هم در صورت تخییر و هم در صورت تعیین، این خبر حجة است؛

اما در فرض وجود راجح، مرجوح لم یعلم کونه معذراً پس روشن است که باید معلوم المعذریه را اخذ کنیم.

ط این سوال که اگر نسبت به راجح ش کردیم آیا برای ما تعین در حجیت دارد یا خیر، دومین مطلب را بیان کردند که اگر
کس بوید اصالة البرائه را جاری کنیم یعن بوئیم مدانیم این خبر برای ما حجیت دارد اما نمدانیم زائد بر حجیت، تعین در

حجیت هم دارد یا نه، اصل برائت از این تعین است؛ در نتیجه مرجوح و راجح به نحو تخییری حجیت دارند.

ایشان در جواب فرمودند اصالة البرائه در محل ش است نه جای که علم وجود داشته باشد در حالکه در مطلب اول اثبات
کردیم که بین این دو خبر ی معلوم المعذریة است لذا مجال برای اجرای اصالة البرائه وجود ندارد.

دیدگاه مرحوم اصفهان بررس

از نظر ما نسبت به کلام ایشان ی اشال خیل روشن وارد است به این بیان که معلوم اصل الحجیة و معذریت است اما تعیین
آن متعلق علم ما نیست و مستشل اصالة البرائه را نسبت به تعیین جاری مکند نه نسبت به معذریت و حجیت.

به بیان دیر اگر قرار بود اصالة البرائه نسبت به حجیت و معذریت جاری شود فرمایش مرحوم اصفهان تمام بود که بویند

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2189
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2183
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


وقت علم داریم مجال برای اصالة البرائه نیست؛ اما در ما نحن فیه متعلق علم اصل معذریت و حجیت و متعلق ش تعیین
است به این بیان که  هم راجح و هم مرجوح حجیت دارند اما در تعین حجیت هر کدام ش داریم که مجرای اصل برائت است.

ادامه بیان دیدگاه مرحوم اصفهان و بررس آن

طرف در صورت ش گفتند از ی شود بطلان اینکه برخکه گفتیم روشن م فرماید از مطالبدر ادامه م مرحوم اصفهان
در اعتبار مزیت موجود از لحاظ شرع اصل عدم اعتبار آن است به جهت اینکه استصحاب عدم ازل جریان دارد و از طرف

دیر ش مکنیم که آیا با وجود این راجح این مرجوح حجیت دارد یا نه که اصل عدم حجیت مرجوح است و اصالة عدم
اعتبار المزیة شرعاً بر اصالة عدم حجیة المرجوح حومت دارد، روشن مشود. به بیان دیر مرحوم اصفهان (اعل اله مقامه

الشریف) جریان اصالة عدم اعتبار المزیة شرعاً و هم حومت را در اینجا مخدوش مدانند.

فرماید این اصل مثبت است به این بیان که اگر در دو روایت متعارض که یدر مورد بطلان اصالة عدم اعتبار المزیة شرعاً م
روایت مزیت دارد ش کنیم این مزیت مقتض برای تعیین روایت که این مزیت را دارد هست یا نیست؛ در حقیقت ش به این
مطلب برمگردد که ببینیم آیا این مزیت مقتض و علت برای این مقتض و معلول هست یا نیست یا به عبارت دیر مخواهید

به عدم المقتض برسید چون ترتب بین مقتض و مقتضا لا یون الا عقلیا یعن اگر این مقتض آمد این مقتضا هم مآید اگر
این علت آمد آن معلول مآید.

اشال که ما بر مرحوم اصفهان داریم این است که اینجا عرفاً مقتض و مقتضا نداریم چون وقت ش مکنیم آیا شارع این
مزیت را معتبر مداند یا نه عدم تعین راجح یا تعین راجح معلول نیست بله خودش است یعن از اول مگوئیم شارع این مزیت
را موجب تعیین این روایت قرار داد یا نه که اصل عدمش است یعن همان اصالة البرائه للتعیین را جاری کرده و مگوییم اصل

این است که شارع با این مزیت عمل به این روایت را برای ما متعین نفرمودهاست. بله با دقت عقل متوانیم بوئیم مزیت را
مقتض و  تعین راجح را مقتضا مگیریم و بعد هم مگوئیم بین مقتض و مقتضا ترتب عقل است و بعد بیائیم این بحث اصل

مثبت را اینجا مطرح کنیم در حالکه اصلا به اینها نیاز نداریم.

مرحوم اصفهان در ادامه بحث حومت را مطرح کردند. آقایان که مگویند ش مکنیم اینجا این تعین وجود دارد یا نه
استصحاب را جاری مکنند که مراد از اصل همان اصالة البرائه که به استصحاب برمگردد یعن برائت از لزوم تعین به خبر

ر حجیت دارد یا نه؟ یکنیم روایت دیم روایت مزیت دارد ش گوئیم با وجود اینکه یم ذو المزیه. با وجود چنین اصل
اصل آن طرف داریم که اصل عدم حجیت مرجوح است، حومتها مگویند ما ی اصل این طرف جاری مکنیم، اصل عدم
و مسبب یت مرجوح است و به جهت بحث سبباصل آن طرف داریم که اصل عدم حج لزوم تعین عمل به این خبر است و ی

باید بوئیم اصل اول بر اصل دوم حومت دارد.

به بیان دیر به چه دلیل ش مکنیم آیا مرجوح حجیت دارد یا نه؟ مگوییم اگر عمل به خبر ذو المزیة تعین داشت مرجوح
دیر حجیت ندارد، اگر تعین نداشت مرجوح حجیت دارد، اما حالا که تلیف آن تعین را روشن کردیم پس اصل عدم لزوم تعین

در خبر راجح حومت پیدا مکند بر عدم حجیت مرجوح.

مرحوم اصفهان مفرماید به نظر ما این حومت مخدوش است چون در اصل عدم حجیت مرجوح دو احتمال وجود دارد:
الف‐ مراد استصحاب باشد به این بیان که بوئیم این مرجوح قبلا حجت نبود و الآن ش مکنیم حجیت دارد یا نه عدم

حجیت را استصحاب کنیم.



 ایشان مگوید قبلا گفتیم اصل عدم اعتبار مزیت نه متواند حجیت تعیینیه را نف کند و بوید تعییناً حجت نیست و نه متواند
حجیت تخییریه را  اثبات کند پس چطور مخواهید بوئید او بر این حومت دارد؟ اگر ما با اصل عدم اعتبار مزیت مگفتیم
حجیت تعیینیه کنار مرود، حجیت تخییریه مآید، آن بر اصالة عدم حجیة المرجوح حومت داشت، اما وقت مگوئیم اصل

عدم حجیت ذو المزیه عدم اعتبار ذی المزیه نمتواند حجیت تخییریه یا تعیینه را اثبات و نف کند چونه حومت بر اصل عدم
حجیت مرجوح داشته باشد.

از اشال که بر مرحوم اصفهان در بیان اصل عدم اعتبار المزیة کردیم اشال این کلام هم روشن م شود. ی وقت مسئله را
در مقتض مبریم و مگوئیم این مقتض اثبات مقتضا نمکند اصل مثبت مشود. ی وقت مگوئیم ش مکنیم عمل ذو

المزیه تعین دارد یا نه؟ اصل عدم تعینش است وقت این اصل عدم تعین است به این معناست که در آن مرجوح ش نمکنیم و
حجیت باق است، ش در او مسبب از این است، اگر عمل به راجح تعین پیدا کرد فلا حجیة للمرجوح، اگر عمل به راجح تعین

پیدا نرد فالمرجوح حجةٌ، ما نمخواهیم با این اصل چیزی را اثبات کنیم.

ومت دارد جایکه اصل برائت بر استصحاب ح ر مقدم است اما از جاهایر همه جا استصحاب بر اصول دیبه عبارت دی
است که در ناحیه در ش در سبب برائت جاری کنید؛ به بیان دیر در ش در سبب و مسبب گاه اوقات ش در سبب

استصحاب است و ش در مسبب هم استصحاب است ول گاه اوقات هم برائت است ولو روح این برائت هم ممن است به
استصحاب برگردد ول بالأخره مگوئیم اصل برائت از تعین است شارع معین نردهاست، برائت از تعین است این اصالة

البرائه بر آن استصحاب در اصل عدم حجیت مرجوح تقدم پیدا مکند.

ب‐ مراد از اصل عدم حجیت مرجوح این است که عقل در دوران بین ما علم کونه معذوراً و ما لم یعلم کونه معذوراً حم
مکند آنکه علم کونه معذوراً مقدم است. به بیان دقیقتر که در اول مطلب فرمودند به عقل که مراجعه مکنیم عقل مگوید من

معذریت واقعیه را ملاک نمدانم و آنچه واقعاً بین عبد و مول معذر است فایده ندارد. حالا که عقل چنین بنای را مگذارد
حم مکند ما علم کونه معذرا، اینجا مگوئیم راجح علم کونه معذرا و مرجوح لم یعلم کونه معذرا، از این جهت مگوییم اصل

عدم حجیت مرجوح است.

باشد، آیا اصل عدم اعتبار این مزیت از لحاظ شرع فرماید اگر مراد از اصل این قاعده عقلدر ادامه م مرحوم اصفهان
موضوع این حم عقل را از بین مبرد؟ یعن وقت اصل را جاری کردید که شرعاً این مزیت اعتباری ندارند آیا متواند

م عقلفرماید به نظر ما اصالة عدم اعتبار المزیة شرعاً نه وجداناً موضوع این حرا از بین ببرد؟ ایشان م م عقلموضوع ح
را از بین مبرد که روشن است چون وجداناً اصل عدم اعتبار مزیت نمتواند موضوع این حم عقل را از بین ببرد و وقت باز

هم از شما بپرسیم مرجوح علم یا لم یعلم، مگوئید لم یعلم.

گوئید شرعاً این مزیت در اینجا معتبر نیست یعنشما م وئیم وقتب برد یعنوئیم تعبداً از بین مر این است که باحتمال دی
شرعاً این مرجوح علم کونه معذورا، تعبداً، بوئیم تعبداً موضوع حم عقل را از بین مبرد. به بیان دیر اگر کس بوید با

اجرای اصالة عدم اعتبار المزیة شرعاً درست است وجداناً آن مرجوح از لم یعلم کونه معذراً خارج نمشود ول تعبداً خارج
مشود، تعبداً باید بوئیم علم کونه معذرا، وقت مگوییم شارع این مزیت در راجح طبعاً معتبر نیست شارع با این برائت

مگوید این مزیت معتبر نیست یعن تو مرجوح را به عنوان معلوم الحجیة قرار بده، مرجوح را تعبداً به عنوان معلوم الحجیة قرار
بده ایشان مفرماید ما این را قبول نداریم.

مفرماید اگر متوانست این را اثبات کند که مرجوح معذر است تعبداً مگفت شما مرجوح را به عنوان معلوم المعذریة بیرید.
اگر تعبداً بخواهد مرجوح را به عنوان معلوم المعذریة قرار بدهد اول باید اثبات کند این مرجوح معذر است در حال که ما قبلا به



شما یاد دادیم این اصل عدم اعتبار المزیه نمتواند اثبات کند که این مرجوح معذر است چه برسد بخواهد به شما بوید به
عنوان معلوم المعذریة به آن ناه کن.

و اما تعبداً فلأن اصالة عدم اعتبار المزیة لا تثبت معذریةالمرجوح حت یون معلوم المعذریة تعبداً، توضیح دادند ایشان مگوید
اگر اصل عدم اعتبار مزیت از اول بیاید اثبات کند معذریت مرجوح را و بعد مگوئیم در مرتبه بعد شارع مگوید این را به دیده

معلوم المعذریه ناه کن تعبداً اشال ندارد، ول وقت مگوئیم از اساس خراب است از اول اثبات معذریت مرجوح ندارد
چطور شارع متواند بوید به این به عنوان معلوم المعذریه ناه کن. بعد مفرماید کما أنه لیس مقتضاها التعبد برفع الش عن

المعذریة، مفرماید این اصالة عدم اعتبار المزیة معنایش این است که شما تعبد پیدا کن به اینه ش در معذریت مرجوح
نداری، نه! ش در معذریت مرجوح هم به حال خودش باق است.[1]

نسبت به این قسمت فرمایش ایشان و اینکه بوئیم با اصالة عدم اعتبار المزیة شرعاً بخواهیم موضوع حم عقل را وجداناً یا
تعبداً از بین ببریم، همه فرع بر این است که بوییم از اول ش در حجیت مرجوح داریم در حال که فرض بحث ما در خبرین

متعارضین است که هر کدام با قطع نظر از دیری مقتض حجیت فعلیه است. انما الش در اینکه ی رجحان یا رجحان
تعین پیدا مکند. اگر اثبات کردیم تعین را، این نف حجیت دیری است و این اول الدعواست چون هنوز نمدانیم حجیت

قبلاش با این مزیت که آمدهاست از بین رفته یا از بین نرفتهاست.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین.

[1] ـ «و من الواضح أنّ موضوع الاقتصار عقً كونه معلوم الحجية، و موضوع عدم جواز الاقتصار عقً كونه مشوك
الحجية، و مثل هذا لا ينتف، و لا يثبت بالأصل المزبور. و أما حومة الأصل المزبور عل أصالة عدم حجية المرجوح، فان أريد

من الأصل المحوم استصحاب عدم الحجية، فقد مر أنّ أصالة عدم اعتبار المزية لا تنف الحجية التعيينية و لا تثبت الحجية
التخييرية فلا حومة. و إن أريد من الأصل المحوم القاعدة العقلية المقتضية لعدم جواز الاقتصار عل ما لم يعلم معذّريته عن

الواقع، فقد مر أنّ موضوع الحم العقل المزبور ما لم يعلم معذّريته لا غير المعذر واقعاً، و هذا الموضوع غير مرفوع بأصالة
عدم اعتبار المزية لا وجداناً و لا تعبداً أما وجداناً فواضح، و أما تعبداً فلأنّ أصالة عدم اعتبار المزية لا تثبت معذّرية المرجوح

حتّ يون معلوم المعذرية تعبداً، كما أنه ليس مقتضاها التعبد برفع الشك عن المعذرية حتّ لا يون فيما يقتضيه الأصل الثانوي
عل الطريقية.» نهاية الدراية ف شرح الفاية ( طبع قديم )، ج‏3، ص: 355.


