
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » کتاب الحج (ادامه بحث استطاعت) »

در تاریخ ۱۲ بهمن ۱۳۹۸

كتاب الحج
جلسه 68 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

بحث در این است که اگر مال کس به اندازه استطاعت دارد، اما خودش جهل به موضوع دارد یا غافل از وجوب حج است،
بعد از این که اشهر حج هم تمام شد این مال تلف مشود، در اینجا بر حسب آنچه مرحوم والد ما فرمود و در کلمات مرحوم

خوئ هم هست در مسئله سه قول وجود دارد:

1. ی قول که مرحوم سید و امام خمین(قدس سره) پذیرفتند قائل به استقرارند و بین دو صورت جهل یا دو صورت غفلت هم
فرق نذاشته و مگویند حج بر این استقرار پیدا مکند.

2. قول دوم قول میرزای قم است که حج بر او استقرار ندارد مطلقا،

3. قول سوم تفصیل است که مرحوم خوئ دادند و آن تفصیل این بود که در ی مورد از جهل و ی مورد از غفلت استقرار
است اما در جای که جهل مرکب باشد یا جای که غفلت از روی تقصیر نباشد استقرار وجود ندارد و تصریح کردند که قول

مرحوم میرزای قم در اینجای که جهل، جهل مرکب است یا غفلت، غفلت عن تقصیرٍ نیست صحیح است.

روشهای استدلال در مسئله

روش اول: ی نوع استدلال این است که به شیوه مرحوم حیم عمل کنیم که ایشان وقت مخواهند قول سوم را در اینجا
مستدل کنند مفرماید: ادله وجوب حج اطلاق دارد و مقید به علم نشده؛ یعن ندارد: «له عل الناس حج البیت لمن علم

بالاستطاعه»؛ برای کس که علم به استطاعت داشته باشد، بله معنای «من استطاع» یعن «من استطاع واقعاً». حال کس که
واقعاً مستطیع است اما علم به آن ندارد اینجا شرط وجوب حج را دارد که این را در اوایل که مسئله را مطرح کردیم این

استدلال را ذکر کردیم این ی نوع استدلال است. مرحوم حیم در چند سطر به همین اکتفا کردند و بعد هم فرمایش مرحوم
میرزای قم را ذکر کردند و رد مکنند که قبلا ذکر کردیم. پس ی نوع استدلال آن که بوییم عدم تقیید ادله وجوب حج به علم

است و در این نوع استدلال کاری به بقیه احام و بقیه ادله و حدیث رفع و این چیزها نداریم.

روش دوم: ی نوع استدلال این که در اینجا مسئله حدیث رفع را مطرح کرده و بوئیم: موضوع مسئله، جاهل به استطاعت
است، کس که جاهل به استطاعت است و حدیث رفع، وجوب را از جاهل، مطلقا؛ چه جاهل به حم و چه جاهل به موضوع

برمدارد؛ یعن حدیث رفع مگوید: «رفع مالا یعلمون» مطلقا برمدارد.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2190
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


روش سوم: ی نوع استدلال هم این است که پافشاری کرده و بوئیم قاعده اشتراک را قبول داریم و «الاحام مشترک بین
العالم و الجاهل»، در مقابل آن روش استنباط مرحوم حیم بوئیم: ما کاری نداریم به این که این دلیل وجوب حج مقید به علم
هست یا نیست، مگوییم اینجا قاعده اشتراک داریم که «الاحام مشترک بین العالم و الجاهل»، که دوباره این هم بحث کرده و

گفتیم در قاعده اشتراک، علم و جهل به خود حم را دلالت دارد، ول دلالت بر علم و جهل به موضوع ندارد مر این که این
قاعده را توسعه داده و بوئیم: «مشترکةٌ بین العالم و الجاهل» فرق هم بین علم و جهل به حم و موضوع نیست.

روش چهارم: روش مرحوم والد ما پس از آن که اقوال و ادله اقوال را مطرح مکنند، روی همان مبنای معروف امام
دارند که ی (قدس سره) در بحث خطابات قانونیه است. مرحوم امام در بحث خطابات قانونیه برای نظریهشان مقدماتخمین

از مهمترین مقدماتش «عدم انحلال خطابات شرعیه» است. ایشان مفرماید: مشهور اصولیین مگویند: هر خطاب به عدد
ملفین انحلال پیدا مکند؛ یعن اگر «له عل الناس حج البیت»، ما ی میلیون، صد میلیون، هفت میلیارد ملف در عالم
خارج داریم این به منزله انحلال به هفت میلیارد است، مشهور این را مگویند و در کلمات محقق نائین(قدس سره) فراوان

است.

مواحدٌ فیه ح فرماید: این خطابات عامه، کلیه، «خطاب(قدس سره) همین جا جلوی مشهور ایستاده و ماما امام خمین
واحد» و انحلال به خطابات متعدد و احام متعدد پیدا نمکند. مثلا در «اکرم العلماء» این انحلال هم نسبت به ملفین است و
هم نسبت به متعلق است؛ یعن «اکرم العلماء» ی خطاب نسبت به این عالم است، عالم دوم، عالم سوم، مثلا هزار تا عالم اگر

داریم «اکرم العلماء» به منزله هزار تا «اکرم العالم» است. لذا مشهور مگویند هر عالم ی ثواب جدا دارد و ی عصیان
جدا دارد، اگر این عالم را اکرام کردی ثواب مبری، حالا رسیدی به عالم دوم، آن را اکرام نردی باز عقاب جدا دارد. عالم

سوم ثواب و عقاب جدا، عالم چهارم ثواب و عقاب جدا دارد.

دیدگاه خطابات قانونیه در مسئله

بنابراین معنای انحلال این است که ی حم به منزله احام متعدده است، ثوابها و عقابها، هر حم ی ثواب و عقاب، اما
طبق نظریه معروف مرحوم امام به نام نظریه خطابات قانونیه (که این نظریه خطابات قانونیه امام(قدس سره) در مباحث فقه و
اصول مثل نظریه حرکت جوهری ملاصدرا در فلسفه است؛ یعن چطور در جای جای فلسفه این حرف جوهری بحث را تغییر

داده، این خطابات قانونیه هم همینطور است[1])، ما چیزی به نام انحلال نداریم؛ یعن وقت مولا مگوید: «له عل الناس»،
مرحوم امام مفرماید: وقت مولا قانون جعل مکند نه ملف را در نظر مگیرد ، نه علم و جهل ملف را در نظر مگیرد، نه

قدرت و عدم قدرت، نه غفلت و عدم غفلتش را در نظر مگیرد، لذا طبق نظر مرحوم امام نمتوانیم بوئیم «له عل الناس حج
البیت» اطلاق دارد.

ببینید ی نظریه چه نتایج دارد. ی فقیه مثل بقیه فقها مثلا مرحوم حیم مگوید: «له عل الناس» اطلاق دارد، آیه نفته
کس که عالم به استطاعت است، مگوید «من استطاع»، استطاعت واقعیه را مگیرد، اما مرحوم امام (که امروز هم مصادف

ایران است بعد از 14 سال تبعیدی که در نجف بودند و باید از همین جهت گرام با روز ورود امام به کشور جمهوری اسلام
بداریم این روز دوازدهم بهمن ماه را، رضوان خدا بر او باد) حرف اساساش در خطابات قانونیه این است که در خطابات هر
قانونگذاری نه تنها شارع، خود ملف، مخاطب، حالات مخاطب، از علم و جهل و قدرت و عجز و ... اصلا در نظر نمگیرد،
بله خطاب را به عنوان ی قانون کل جعل مکند و شامل همه مشود، شامل صب مشود، شامل بالغ و جاهل، عالم، قادر

و عاجز و ... مشود.

آورند (ما در بحث گذشته نسبت به فرمایش مرحوم خوئرا اینجا م مرحوم والد ما بعد از این که کلمات مرحوم خوئ



مناقشات را وارد کردیم) مناقشهای هم نمکنند، اما مفرماید: ما بر اساس مبنای که از استاد بزرگمان امام(قدس سره) یاد
گرفتیم و آن مسئله خطابات قانونیه است بین علم و جهل هیچ فرق وجود ندارد، اگر ی کس جاهل به استطاعت است باز حج

بر او واجب است و همانطوری که عالم به استطاعت حج برایش واجب است بر جاهل هم حج واجب است؛ یعن واجب بوده
حج انجام نداده، مال تلف شده و حج بر او استقرار پیدا مکند ولو متسعاً باید انجام بدهد. ایشان در اینجا بحث را تمام مکند

و فرق بین جهل بسیط، جهل مرکب، غفلت عن تقصیر و غیر تقصیر نمگذارند همان طوری که خود امام(قدس سره)
نمگذارند.

مرحوم امام مگویند: در خطابات قانونیه قانونگذار جنس ملف را در نظر مگیرد ول نظر به شخص و حالات او ندارد،
حت تعبیر به جنس ملف هم نمکنند مگویند: فقط برای این که این خطاب لغو نباشد باید ی گروه باشند که این را امتثال

کنند؛ یعن جای که این گروه هم وجود ندارد لغو است اما اشخاص، حالات اشخاص، جهل، قدرت، اینها هیچ در نظر گرفته
نمشود.

در اینجا ما با همین سؤال مواجه مشویم، به مرحوم امام و مرحوم والد عرض مکنیم شما با حدیث رفع چه مکنید؟ مرحوم
والد ما در جاهای دیر فقهشان مگویند: حدیث رفع فقط رفع مؤاخذه است که همان مبنای شیخ انصاری(قدس سره) است؛
یعن این زمان که جاهل بوده جهل سبب مشود که قیامت این را مؤاخذهاش ننند، «رفع ما لا یعلمون» فقط مواخذه است،

اما نمشود از آن استفاده کرد که پس تلیف برایش استقرار ندارد، اگر تا آخر هم جاهل مماند قیامت عقابش نمکنند، حدیث
رفع را فقط در همین حدّ و اندازه اینها قائل مشوند که این را باید ضمیمه کنند به مطلب که در اینجا هست.

دیدگاه بزرگان در حدیث رفع

در حدیث رفع در اصول قائل شدیم که رفع واقع است نه ظاهری و اگر رفع واقع باشد نظریه مرحوم میرزای قم اینجا نتیجه
مدهد و درست مشود. در اینجا اشاره دیری به مبان حدیث رفع در علم اصول مکنم. در حدیث رفع ی بحث این است که

رفع، رفع ظاهری یا واقع است. بعد این بحث مرتبط مشود به این که مرفوع چیست؟

1. شیخ انصاری(قدس سره) و به تبع ایشان محقق عراق(قدس سره) مگویند: مرفوع، وجوب الاحتیاط است، مگویند شارع
متوانست بوید جای که نمدانید احتیاط کنید، متوانست این را بوید و آمد این وجوب احتیاط را با حدیث رفع برداشت.

لذا «رفع ما لا یعلمون» یعن «رفع وجوب الاحتیاط» در «ما لا یعلمون» و مرفوع ی حم ظاهری مشود.

2. جمع مثل مرحوم آخوند و شاید مرحوم خوئ قائلاند به این که نه، «ما لا یعلمون»؛ یعن آن الزام واقع که در لوح محفوظ
وجود دارد، آن رفع مشود ظاهراً. عبارت آخوند(قدس سره) در کفایه این است: «الالزام المجهول مما لا یعلمون فهو مرفوعٌ

فعلا و إن کان ثابتاً واقعاً»[2]؛ «رفع ما لا یعلمون» یعن اگر ی وجوب در لوح محفوظ است، شما الآن نمدانید، ما فعلا این را
از شما برداشتیم ولو واقعاً ثابت است. بعد لازمه این که فعلا آن تلیف واقع را برداشتیم این است که احتیاط بر شما واجب

نیست.

فرق بین نظر شیخ انصاری(قدس سره) و مرحوم آخوند در حدیث رفع در این مسئله است، مرحوم شیخ مگوید: حدیث رفع از
اول به دلالت مطابق وجوب احتیاط را برمدارد، آخوند مفرماید: به دلالت مطابق وجوب احتیاط را برنمدارد، به دلالت

مطابق مآید آن واقع را برمدارد، آن «ما لا یعلمون» واقع را، اما لازمه این که آن «ما لا یعلمون» واقع برداشته شود، آن
است که الآن آن واقع بر شما الزامآور نیست. وقت آن واقع بالفعل برایتان الزامآور نیست یعن شما واجب نیست احتیاط کنید،

اینجا این عنوان زائیده مشود مگوئیم مرفوع آیا ی امر ظاهری است؟ مشود وجوب احتیاط، یا مرفوع آن واقع است که



ی امر واقع است.

3. ی مبنای دیری هم در حدیث رفع هست که مگویند: اصلا حدیث رفع دلالت بر حلیت ظاهریه دارد. «رفع ما لا یعلمون»
عبارةٌ اُخرای «کل شء ل حلال» است.

دیدگاه برگزیده در حدیث رفع

دیدگاه برگزیده ما همان نظریه مرحوم آخوند است؛ یعن حدیث رفع، همان «ما لا یعلمون» واقع را برمدارد و این که در
جلسه گذشته هم گفتم حدیث رفع، رفع واقع است به این اعتبار است؛ یعن مرفوعش «ما لا یعلمون» واقع است نه وجوب

الاحتیاط ظاهری. وجوب الاحتیاط ی امر ظاهری است. حال روی این که ما بوئیم حدیث رفع وجوب الاحتیاط را برمدارد،
آن واقع را برنمدارد باز اینجا نتیجه استقرار است؛ زیرا واقع هم برداشته نشده، اما روی مبنای آخوند که مگوئیم رفع آن ما لا
یعلمون واقع را برمدارد، منته نه این که ما لا یعلمون را از صفحه لوح محفوظ پاک کند، بله آن ما لا یعلمون واقع مرفوعٌ

فعلا؛ یعن ظاهراً برداشته مشود.

آنجا گفتیم اگر به این معنا باشد که آن «ما لا یعلمون» در حق جاهل فعل نیست بله انشائ است و از همین جا هم باز گفتیم
این که مگویند: «الاحام مشترکةٌ بین العالم و الجاهل» مشهور که این را مگویند در مرحله فعلیت مگویند؛ زیرا مشهور
مرفوع حدیث رفع را ی امر ظاهری مدانند و وقت امر ظاهری مدانند پس آن واقع بالفعل هم برای عالم است و هم برای

جاهل، اما مثل مرحوم آخوند که مرفوع را واقع مداند و ما هم از ایشان تبعیت کردیم مگوئیم مرفوع همان حم واقع است و
«الاحام مشترکةٌ بین العالم و الجاهل» معنا ندارد.

در اصول در این بحث فقط گفتم آن اشال که در ذهن ماست این است که این انشاء و فعلیت از انشاءات اصول است،
اصولها این را درست کردند این را بخواهیم بیائیم تحمیل بر روایات کنیم ی مقدار مشل است بعد که گفتیم مشل است،

وئیم روی صناعت، ظاهر قول میرزای قمکنیم. نتیجه این است که در اینجا باید بگوئیم رفع مؤاخذه تمام مگفتیم پس ما م
است، اما احتیاط قول سید(قدس سره) است، باید بوئیم احتیاط این است که قول سید(قدس سره) را اخذ کنیم که استقراری

است.

تفصیل (قدس سره) وجود دارد که یدر کلام صاحب المرتق عبارت خلاصه آن که تا اینجا گفتیم سه نظریه وجود دارد. ی
داده که به نظرم این تفصیل با تفصیل مرحوم خوئ ی است. مرحوم هاشم در کتاب الحج در جلد دوم صفحه 14 آمده

همین نظریه صاحب المرتق را آورده و بعد سه دلیل برایش ذکر کرده و قبول هم کرده است. قبلش هم نظریه مرحوم خوئ را
آورده در سه چهار روایت، ایشان در رد نظریه خوئ، اشاره دارد به همین مبانای که ما عرض کردیم.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین.

[1] ـ نته: مرحوم حاج آقا مصطف خمین که فرد بسیار قویای بود و حق علماش ادا نشده، در اصولش که ی دوره
اصول به قلم خودش نوشته در نجف، ایشان خیل جاها نظر امام(قدس سره) را رد مکند اما به این مسئله خطابات قانونیه که

مرسد مگوید: این ی عنایت خاص اله بوده که خدا بر قلب والد ما قرار داده و تحیم مکند و بحث مکند و در آخر
قبول کرده است. ما در آن بحث خطابات قانونیه همه حرفها را آوردیم و چاپ شده مراجعه کنید. ول ما نتوانستیم نظریه

خطابات قانونیه امام را بپذیریم. مرحوم والد ما شدیداً دفاع مکند و پذیرفته و اصلا جاهای زیادی هم از این نظریه خطابات



قانونیه استفاده مکند.
[2] ـ كفاية الأصول (طبع آل البيت(علیهم السلام))، ص339.


