
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مقدمه اصول » صحیح و اعم »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۶

صحیح و اعم
جلسه 34 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

 

خلاصه جلسه قبل
عرض کردیم که صاحب معالم دو ادعا دارند که ادعای اول ایشان این بود که استعمال لفظ مفرد در بیش از ی معنا مجاز

است که این ادعا را با فرمایشات که مرحوم آخوند خراسان داشتند بحث کردیم و نتیجه گرفتیم که استعمال لفظ مفرد در بیش
از ی معنای واحد، گرچه نیاز به قرینه دارد ول از نظر حقیق و مجازی بودن مانند استعمال لفظ در ی معناست؛

همانطوری که استعمال لفظ در ی معنا عنوان حقیقت را دارد. استعمال لفظ در بیش از ی معنا هم ولو نیاز به قرینه دارد اما
این استعمال حقیق است.

ادعای دوم صاحب معالم
ادعای دوم صاحب معالم این است که استعمال لفظ تثنیه در دو معنا یا جمع در سه معنا و بیش از سه معنا استعمال حقیق
است. دلیل که ایشان آورده این است که تثنیه و جمع بهمنزلهی ترار مفرد است. «رأیت عینین» این تثنیه بهمنزلهی دو کلمه

«عین» است، یعن مثل این است که گفته باشیم «رأیت عیناً و عیناً».

 آن وقت فرمودند که اگر شما دوتا «عین» بویید چطور متوانید از هر کدام ی معنا را اراده کنید در «رأیت عینین» از
«عینین» دو معنا را اراده کنید، هم عین جاریه و هم عین باکیه.

پاسخ مرحوم آخوند به مرحوم صاحب معالم
مرحوم آخوند در کفایه به صاحب معالم مفرمایند که تثنیه به منزلة الترار است؛ اما نه ترار من حیث المعنا، در تثنیه ترار

من حیث الأفراد است؛ یعن تثنیه دلالت مکند بر دو فرد از ی کل، دو فرد از ی معنا.

وقت مگوییم «رأیت عینین» اگر از مفرد باکیه را اراده کردیم، تثنیه دلالت دارد بر دو فرد از این «عین»، دو فرد از عین باکیه.

بعد فرمودند این علامت تثنیه دلالت بر تعدد فرد نسبت به ی کل دارد. در اعلام شخصیه آنجای که زید بن بر و زید بن عمر
وییم این کلبزید» درست کنیم و بعد ب به نام «المسم جعل کل ه یوییم «زیدان» از باب اینتوانیم بداریم، اینجا هم م

جعل، ی فردش زید بن عمر است و ی فردش زید بن بر.

حال اگر کس بوید که در تثنیه مجرد اتحاد در لفظ کاف است و لازم نیست که دو فرد در ی معنا اشتراک داشته باشند،
همین که اسم این زید است و اسم آن هم زید است و هر دو در لفظ اتحاد دارند، بوییم «زیدان» و کاری به معنای کل نداشته

باشیم.

 آن وقت مفرمایند که اگر مجرد اتحاد در لفظ کاف باشد، شما اگر گفتید «عینان» بهمنزلهی «عین» و «عین» هست و از هر

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/66
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/58
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


کدام هم ی معنا اراده کنید. اینه استعمال لفظ در ی معنا شد نه در دو معنا. مرحوم آخوند به صاحب معالم مفرماید اگر
آمدید در تثنیه مطلق اتحاد در لفظ را کاف دانستید، تثنیه بهمنزلهی دو «عین» است؛ چطور از هر کدام ی معنا را اراده

مکنید، از عینان هم همینطور. این استعمال لفظ در ی معناست نه استعمال لفظ در بیش از ی معنا.

 بنابراین مرحوم آخوند مفرمایند اگر صاحب معالم بخواهد تثنیه را در بیش از ی معنا استعمال کند، باید اینطوری بشود که
در رأیت «عینین» دو فرد از جاریه و دو فرد از باکیه اراده شود؛ اما اگر ی فرد از جاریه و ی فرد از باکیه اراده شد،

استعمال لفظ تثنیه در بیش از ی معنا نیست، این استعمال در ی معنای واحد است.

اگر صاحب معالم بخواهد تثنیه را در بیش از ی معنا استعمال کند، راهش این است که دو فرد از جاریه و دو فرد از باکیه را
اراده کند. آن وقت برای این کار ناچار است که آن قید وحدت که در موضوع له الفاظ وجود دارد و صاحب معالم به او اعتقاد

دارد را القاء کند که در نتیجه مجاز مشود.

 به عبارت دیر مرحوم آخوند به صاحب معالم مفرماید شما اگر قید وحدت را داخل در موضوع له بدانید مفرد، تثنیه، جمع
تمام اینها اگر در بیش از ی معنا استعمال شد، استعمالش، استعمال مجازی مشود، چون در تثنیه و جمع هم باید آن قید

وحدت را القاء کنید.

 اگر وحدت داخل در موضوع له نباشد، تمام اینها استعمالش مشود استعمال حقیق و آنچه را که مرحوم آخوند در صدد از
بین بردن است این است که چرا صاحب معالم استعمال لفظ مفرد در بیش از ی معنا را فرمود مجاز است، اما تثنیه و جمع را

فرمود حقیقت است.

تحلیل جواب مرحوم آخوند
جواب را که مرحوم آخوند به صاحب معالم دادند خیل از بزرگان فرمودند این جواب، جواب متین و صحیح است. نتهای

که در اینجا وجود دارد این است که اصلا استعمال لفظ تثنیه و جمع در بیش از ی معنا موضوعاً منتف است، ما در تثنیه
آمدیم علامت تثنیه ‐ الف و نون‐ را بر ی مفردی داخل کردیم. «عین» را کردیم «عینان» و حالا این لفظ که آمد الف و نون بر

او داخل شد.

از عین هر چه که اراده کردیم، تثنیه مگوید دوتا از آن. اگر از «عین» باکیه را اراده کردید، «عینان» یعن دو باکیه، اگر از
«عین»، باکیه و جاریه را با هم اراده کردید، «عینان» مگوید دو جاریه و دو باکیه.

 ول نتهی مهم این است، اینجای که «عینان» دوتا جاریه و دوتا باکیه است، مفرد در بیش از ی معنا استعمال شده یا تثنیه
در بیش از ی معنا استعمال شده؟ حق این است که مفرد در بیش از ی معنا استعمال شده است.

ما چیزی به نام استعمال تثنیه در بیش از ی معنای واحد نداریم؛ و این بحث را در اصول، والد بزرگوار ما مطرح فرمودند.
فرمودند اصلا این موضوعاً منتف است. اینه بوییم استعمال لفظ تثنیه در بیش از ی معنا، این موضوعاً منتف است.

الف و نون در تثنیه بر مفرد وارد مشوند و شما از مفرد چه چیز اراده مکنید؟ تثنیه بر تعدد او دلالت دارد؛ بنابراین اگر از
مفرد دو معنا اراده کردید در حقیقت مفرد در بیش از ی معنای واحد استعمال شده است؛ نه اینه ما بیاییم تثنیه را در بیش از

ی معنای واحد استعمال کنیم؛ و این فرمایش دقیق و متین است.



نته
اینه صاحب معالم فرمود «رأیت عینین» این عینین بهمنزله عیناً و عیناً است، اصلا این حرف، حرف درست است یا نه؟ اینه
مگوییم تثنیه دلالت بر ترار دارد آیا به ی عرب که ما مراجعه کنیم مگوید «رأیت عینین» بهمنزلهی رأیت عیناً و عیناً است؟

 بله در اعلام شخصیه اینطور است، در اعلام شخصیه اگر دو نفر اسمشان زید باشد، شما بهجای اینه بویید رأیت زیداً و
زیداً مگویید رأیت زیدین، اما در الفاظ که معان کلیه دارد و مشترک لفظ است ما از اساس این حرف را قبول نداریم. در

رأیت «عینین» الف و نون معنایش این نیست که این «عینین» بهمنزلهی عیناً و عیناً باشد.

پرسش...

 پاسخ استاد
در جای که عرب مخواهد دو تا معنای کل را بیان کند، نمآید تثنیه ببندد، مآید دوتا «عین» مآورد و قرینه مآورد که از

هر کدام ی معنای اراده کردیم. تثنیه از نظر عرب جایزین و بهمنزلهی این دوتا لفظ نیست.

 بله اگر دو فرد از «عین»، مثلا دوتا باکیه را دیده، اگر بخواهد این دوتا فرد از ی معنا را بوید آنجا مگوید که «رأیت
عینین».

 این بیان ما مؤید آن فرمایش آخوند است که مرحوم آخوند در اشال به صاحب معالم فرمود این تثنیه دلالت بر ترار دارد، اما
ترار من حیث الأفراد است؛ و این ترار من حیث الأفراد مؤیدش همین مطلب است که در عرب آنجای که معان کلیهی

مشترک برای ی لفظ وجود داشته باشد، آنجا هیچ وقت نمگویند این بهمنزلهی او هست؛ و آنچه که صاحب معالم را بهاشتباه
انداخته قیاس این معان و الفاظ مشترک لفظ به اعلام شخصیه است؛ بنابراین این نتهای که صاحب معالم فرمود نتهی

صحیح نیست.

نته دوم
نتهی دوم این است که اصولیین گذشته مثل صاحب معالم برای تثنیه ظاهراً ی وضع قائل بودند؛ اما اصولیین متأخر

مگویند تثنیه ی وضع واحد ندارد که این خیل بحث را روشن مکند.

 دقت کنید ما اگر بیاییم بوییم تثنیه مجموعاً یعن این لفظ خودش وضع واحد دارد. آن وقت متوانیم بوییم که خود این
مجموع در چند تا معنا استعمال شده است.

 این «عینین»، در جاریه و باکیه با هم استعمال شده است، اما حق این است که تثنیه دارای دو وضع است. ی وضع برای
ماده کلمهی «عین» است و ی وضع برای هیئت است، کلمهی الف و نون.

ماده دلالت بر آن طبیعت کلیه لابشرطیه دارد و «عین» قید وحدت نیست و هیچ در آن نیست و دلالت بر باکیه دارد. الف و نون
دلالت دارد بر اینه متلم تعدد و اثنینیت را از مدخول این الف و نون اراده مکند. این الف و نون بر سر هر کلمهای که بیاید

این وضع شده بر اینه متلم ارادهی تعدد از آن مدخول را دارد.

 بنابراین حالای که تثنیه دارای دوتا وضع است ی وضع برای ماده و ی وضع برای هیئت، نتیجه مگیریم که این هیئت دلالت
مکند بر تعدد آن معنای که از مدخول اراده شده است.



شما از «عین» که مدخول الف و نون است، ی معنا را اراده کنید، دلالت بر تعدد دو فرد از آن معنا را دارد. دو معنا اراده
از این دو معنا دارد. این معنا و بیان، مؤید آن فرمایش والد ما هست که ایشان فرمودند اصلا کنید، دلالت بر هر کدام ی

استعمال تثنیه در اکثر از ی معنا موضوعاً منتف است.

 اگر مگوییم از «عین» دو معنا اراده شده است، از مادهاش دو معنا اراده شده است. در «عینین» اگر از «عین» دوتا معنا
اراده شده باشد، از مجموعش دوتا معنا اراده نشده است و از خود ماده و مدخول این ادات تثنیه دوتا معنا اراده شده است. این

مشود استعمال مفرد در بیش از ی معنا. نتیجه این مشود که اصلا استعمال تثنیه و جمع در بیش از ی معنا موضوعش
منتف است.

استعمال در تثنیه در بیش از ی معنا این است که ما بیاییم بوییم که الف و نون هم دلالت بر دوتا دارد و هم دلالت بر دهتا دارد،
بوییم که الف و نون هم دلالت دارد بر دو نفر و هم دلالت دارد بر ده نفر. اگر شما هر دو را اراده کردید این مشود استعمال

تثنیه در بیش از ی معنا که این است و هیچ کس این حرف را نزده است و توهمش هم نمشود، آنهای که مگویند در دوتا
معنا مگویند ی معنا باکیه و ی معنا جاریه و همان معانای که مدخولش دارد.

نته
در مسئله ی تفصیل دیری را مرحوم محقق عراق دادند و فرمودند استعمال مفرد در بیش از ی معنا ممتنع است؛ اما

استعمال تثنیه و جمع در بیش از ی معنا جایز است. جواب این فرمایش ایشان هم از این بیان که ما راجع به مفرد و تثنیه و
جمع و از آن بیان که اثبات کردیم استعمال لفظ مفرد در بیش از ی معنا امان دارد، روشن مشود.

ظاهر و باطن قرآن
دفع وهم یا وهم دفع آمدند مطلب و توهم که مرحوم آخوند در کفایه بیان فرمودند این است، ایشان بهعنوان ی آخرین مطلب

را بیان کردند و جواب دادند.

 چون مرحوم آخوند استعمال لفظ در بیش از ی معنا را محال مداند، متوهم مگوید پس این روایات که در باب قرآن وارد
شده که قرآن ظاهری دارد و دارای 7 بطن است، بطون سبعه و یا در بعض از روایات دارد سبعین بطنا، 70 بطن برای قرآن

است، این مر غیر از استعمال لفظ در بیش از ی معناست.

اگر گفتیم قرآن 7 بطن دارد، 7 تا بطن و یدانه هم ظاهر است که مشود 8 معنا. پس ی آیه در چند معنا استعمال شده؟ 8
معنا. اگر گفتیم 70 بطن و ی دانه هم ظاهر، 71 معنا. پس لفظ در 71 معنا استعمال شده و شما مرحوم آخوند که مگویید

استعمال لفظ در بیش از ی معنا محال است، با این اشال چونه برخورد مکنید؟

آنهای که مگویند استعمال لفظ در بیش از ی معنا ممن است، مگویند آیات قرآن را خداوند فرموده است و از ی لفظ
71 معنا اراده فرموده، ی لفظ در 71 معنا استعمال شده فف راحه من الجواب؛ اما شما مرحوم آخوند که مگویید استعمال

محال است این روایات را چونه جواب مدهید؟

جواب مرحوم آخوند
 مرحوم آخوند در اینجا دو جواب دادند: جواب اول فرمودند که این از باب مقارنت است نه از باب استعمال. لفظ از نظر

استعمال در ی معنا استعمال شده و آن هم همان معنای ظاهرش است؛ اما کنار استعمال لفظ در معنا و مقارن با این، خداوند
7 معنای دیر را هم اراده کرده است.



 مثل اینه شما زید قائم را بویید، زید را در معنای خودش استعمال کنید و قائم را هم در معنای خودش استعمال مکنید اما
مقارن با این استعمال ی چیز دیری را هم اراده کنید که این مشود مقارن با استعمال.

جواب محقق خوی به مرحوم آخوند
 مرحوم آقای خوئ (قدس سره الشریف) در محاضرات دو جواب به این راه حل اول مرحوم آخوند دادند یعن دو اشال به

ایشان کردند.

اشال اول اینه این باعظمت قرآن سازگاری ندارد، اگر بوییم آن معنا را از خود آیه اراده نرده و مقارن با آیه مراد خداوند
بوده است، این باعظمت قرآن سازگاری ندارد. ما متوانیم ی الفاظ مهمله را بوییم و الفاظ که هیچ در آن اعجازی هم نیست

و مقارن با او صدتا معنا را هم اراده کنیم که این مگوید عنوان بطن و عظمت قرآن در آن وجود ندارد.

ثانیاً ما وقت به این روایات مراجعه مکنیم مبینیم که مفرماید له ظهر و بطن همانطوری که ظاهر دارد باطن هم دارد، باطن
را هم کنار ظاهر قرار داده است؛ یعن همانطوری که از لفظ ی معنای ظاهری ارائه مشود ی معنای باطن هم اراده مشود

پس این راه اول آخوند صحیح نیست.

راهار و جواب دوم مرحوم آخوند
وییم مراد از این بطون مدلول التزامفرماید ما بهم همین را دوم را پسندیدند. آخوند م راه دوم آخوند که مرحوم آقای خوئ

این الفاظ است منته ی مدلول التزام است که به این زودی به عقول قاصرهی بشر نمرسد. اَفهام بشر عاجز از درک او
را ائمهی معصومین (علیهمالسلام) بیان بفرمایند. مرحوم آقای خوئ ه این بطن و این مدلول التزامهستند و نیاز دارند به این

هم همین را اختیار فرمودند.

نته
 نتهای که وجود دارد این است که همان اشال دوم که مرحوم آقای خوئ در راه اول به مرحوم آخوند فرمودند، همان

اشال هم در اینجا وجود دارد. ما از روایات استفاده مکنیم که به همان نحوی که از این الفاظ این ظواهر اراده شده بطون هم
اراده شده است، نه اینه اینها مدلول التزام باشند، نه.

لفظ در هر کدام از این بطون، چهبسا به دلالت مطابقیه دلالت داشته باشد؛ یعن لفظ ی معنای دارد و آن معنا معنای ظاهری و
مدلول مطابقاش است و باطن و بطون هم مدلول مطابق همین لفظ است نه مدلول التزام این لفظ باشد. لذا به نظر مرسد
این راه حل دوم که مسئلهی مدلول التزام را ما بخواهیم مطرح کنیم، این هم بر خلاف ظاهر روایات است که در این باب وارد

شده است.

راه حل استاد
ی راه سوم هم به ذهن مرسد و آن راه سوم این است که ما بوییم این بطون نه مراد خداوند به نحو مقارن است که راه اول

بود و نه مراد خداوند به نحو مدلول التزام است. ما ی روایات داریم که قرآن قابل حمل بر وجوه متعدده است، ما از همین
راه وارد بشویم و آن وقت دیر ربط به محل بحث ما ندارد.

باشد و این لفظ در همان وقت مراد خداوند تبارک و تعال ،استعمال واحد، همهی این معان محل بحث ما این است که در ی 
که استعمال شده همهی این معان و متون را خداوند لفظ را در آنها استعمال کرده باشد.



بوییم که این بطون معنایش این است که این آیه قابل حمل بر وجوه متعدده است، نه اینه این لفظ در همهی این وجوه
استعمال شده باشد؛ و اینه این لفظ در همهی این وجوه استعمال شده باشد این نباشد.

 اما این راه حل سوم هم علالظاهر بر خلاف ظاهر این روایات است که مگوید برای آیات قرآن بطون است؛ و لذا ما ملتزم
مشویم به اینه خود همین روایات دلالت دارد بر اینه استعمال لفظ در اکثر از معنا امان دارد و واقع هم شده است؛ و این

توجیهات که از راه اقتران، یا از راه مدلول التزام و یا از راه وجوه متعدده اینها هیچکدامش قانع کننده نیست.

ی آیه ی معنای ظاهری دارد که خداوند اراده کرده است. همین لفظ که 7 تا معنای باطن هم دارد، او را هم خداوند اراده
کرده است. مثلا از دابة الأرض که این ی معنای ظاهری دارد‐ آن جنبندهی روی زمین‐ و ی معنای باطن دارد.

امیرالمؤمنین (علیهالسلام) فرمود «أنا دابة الأرض» و چند تا معنای باطن دیر هم دارد که از همین، تمام اینها را خداوند اراده
کرده است و لذا استعمال لفظ در بیش از ی معنا هیچ اشال ندارد؛ و این هم با غیر از این قابل حل نیست و این تمام کلام در

بحث استعمال لفظ در بیش از ی معنا است.

خلاصه بحث
پس خلاصهی نظر این شد که استعمال لفظ در بیش از ی معنا عقلا امان دارد این ی، در مفرد و تثنیه و جمع فرق وجود

ندارد و همهاش استعمال حقیق است. سوم اینه اصلا استعمال تثنیه در بیش از ی معنا آنطوری که صاحب معالم بیان کرده
است موضوعاً منتف است و این نتیجهی بحث گذشته.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و


