
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مقدمه اصول » صحیح و اعم »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۶

صحیح و اعم
جلسه 32 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

 

شاهد برای امان استعمال لفظ در اکثر از معنای واحد
ی از شواهدی که برای امان استعمال لفظ در اکثر از معنای واحد آورده شده این است که گفتهاند در اقسام وضع، این قسم

که وضع عام باشد و موضوع له خاص، این هم از قبیل استعمال لفظ در اکثر از معنای واحد است. برای اینه در وضع عام
متلم ی معنای کل را تصور مکند، ی لفظ را تصور مکند، اما این ی لفظ را برای افراد متعدد، برای فرد فرد از آن

معنای کل وضع مکند.

 مثالش را به اسماء اشاره مزدند که واضع کل «مشارالیه مفرد قریب را تصور مکند» و لفظ هذا را وضع مکند نه برای آن
کل، بله برای فرد فرد از این مشارالیه. پس در وضع عام موضوع له خاص ی لفظ است که این ی لفظ دلالت دارد و برای

افراد متعدد وضع شده است؛ بنابراین این خودش ی شاهد قوی هست بر اینه استعمال لفظ در بیش از ی معنا اشال ندارد.

اشال به شاهد
بعض از بزرگان فرمودند که این شاهد، شاهد صحیح نیست و فرمودند که ما نحن فیه از قبیل استعمال است؛ اما آنچه که در

این شاهد وجود دارد از باب وضع است. در ما نحن فیه مگوییم آیا استعمال لفظ در بیش از ی معنا ممن است یا نه؟

گفتیم که اگر ی که قبلا الاتدر معناست. آن وقت این اش بودن لفظ در معنا است. لفظ فان در استعمال، مسئلهی فان 
وجود دو وجود شود؛ اما در باب وضع مسئلهی فان دوتا شود. ی شود، لازمهاش این است که ی وجود در دو وجود فان

بودن لفظ در معنا مطرح نیست. در آنجا این مسئله مطرح نیست که لفظ فان در معنا شود.

 به نظر ما همانطوری که قبلا عرض کردیم این جواب، جواب درست نیست. اساساً عرض کردیم این حرف که ما بوییم
است؛ و آن دلیل حرف غیرتام بود، ی بودن لفظ در معناست که در کلمات مرحوم محقق خراسان استعمال عبارت از فان
که مرحوم محقق خراسان بر این ادعا آورد که لفظ فان در معناست آن عبارت از سرایت حسن و قبح معنا به لفظ بود که شما

ملاحظه فرمودید که دو اشال بر آن وارد بود.

 بنابراین اصل این مبنا که استعمال عبارت از فان شدن لفظ در معناست، اصل این مبنا، مبنای غلط است و حالا که این مبنا
غلط شد و غیرتام شد ما نمتوانیم از این راه جواب بدهیم و بوییم که این از باب استعمال است و ما نحن فیه از باب استعمال

است، اما این شاهد از باب وضع است.

رسد که این شاهد شاهدی صحیح است. بر خلاف آن شاهدی که دیروز بیان کردیم؛ شاهد دیروز این بود که ما یبه نظر م
حم داریم که تعلق پیدا مکند به ی عام استغراق که آن شاهد را عرض کردیم که نمتواند بر این مدعا شاهد باشد؛ برای

اینه آنجا مسئلهی تعلق حم است و همانطوری که شارع متواند حم را متعلق به ی فرد کند متواند متعلق به همهی افراد

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/66
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/58
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


کند و از همهی این افراد با ی لفظ عام استغراق تعبیر کند؛ اما در اینجا واضع لفظ را مخواهد در فرد فرد وضع کند و
مخواهد لفظ «هذا» را برای کل فرد فرد از این افراد وضع کند. پس باید این لفظ، قابلیت دلالت بر بیش از ی معنا را داشته

باشد.

پرسش...

پاسخ استاد
 بحث سر واضع است، واضع وقت «هذا» را گفت ی فرد را اراده کرد یا کل فرد فرد را؟ در مقام وضع ی را اراده نرد،

اگر در مقام وضع ی فرد معین را اراده کند که ...

 وضع عام و موضوع له خاص، این خاص یعن چه؟ یعن «کل فرد فرد من افراد الإشاره». این کل فرد فرد من افراد الإشاره
ی است یا متعدد است؟ متعدد است پس ما در وضع عام و موضوع له خاص، ی لفظ را واضع در نظر مگیرد برای دلالت
کل فرد فرد در مقام وضع. البته شما با مقام استعمال خلط ننید. در مقام استعمال مستعمل هذا را مگوید و ی فرد را اراده

شود معانگوییم چطور مکند، اما در مقام وضع ما آنجا مر کل فرد فرد را اراده نمهذا را گفت دی کند و این وقتم
متعدد و لفظ واحد؟

در اول بحث مشترک لفظ عرض کردیم که ملاک در اشتراک لفظ، تعدد موضوع له است. مخواهد وضعش واحد باشد یا
متعدد باشد و آن وقت برای آنجای که وضع واحد و موضوع له متعدد مثال مزدیم به وضع عام و موضوع له خاص.

به نظر ما در این دو شاهدی که برای امان استعمال لفظ در اکثر از معنا بیان شده است، شاهد اول را با همان اشال که
عرض کردیم نمتواند شاهد باشد؛ اما شاهد دوم شاهد، خوب است مر اینه کس بیاید وضع عام و موضوع له خاص را

انار کند.

 مثل امام (رضوان اله تعال علیه) که بر خلاف مشهور که مشهور مفرمودند وضع خاص و موضوع له عام امان ندارد، امام
فرمود امان دارد؛ اما عسش ‐وضع عام و موضوع له خاص‐ امان ندارد؛ اما روی مبنای مشهور که وضع عام و موضوع

له خاص امان دارد این ی شاهد خوب است.

نتیجه گیری
پس تا اینجا ما به این نتیجه رسیدیم تمام ادلهای که در کلمات بزرگان برای استحالهی استعمال لفظ در اکثر از معنا بیان شد‐

دلیل مرحوم آخوند، دلیل مرحوم محقق اصفهان، دلیل مرحوم محقق نائین‐ تمام اینها مخدوش بود؛ و نتیجه گرفتید که
استعمال لفظ در اکثر از معنا اغلب امان دارد و از میان این دو شاهدی هم که ذکر شد این شاهد دوم را پذیرفتیم.

امان استعمال لفظ در اکثر از معنا از نظر عرف و واضع

حال که استعمال لفظ در اکثر از معنا عقلا امان دارد، آیا ی متلم متواند ی لفظ را بوید و دو معنا را اراده کند یا نه؟ تا
به حال ما بحث امان عقل را مطرح کردیم از نظر عقل امان دارد ی لفظ را در بیش از ی معنا استعمال کنیم.

این بحث دوم در کلمات بزرگان دو مدل مطرح شده است، ی مدل این است که گفتهاند حالای که امان استعمال لفظ در بیش
از ی معناست؛ آیا استعمال توقف بر ترخیص واضع هم دارد یا نه؟ آیا واضع باید اجازه بدهد ما لفظ را در بیش از ی معنا



استعمال کنیم؟ چون خود واضع آمده لفظ را برای این معان متعدد وضع کرده است.

مقداری اقرب به ذهن است این است که آیا این استعمال بر خلاف متفاهم عرف است، بر خلاف ظهور عرف نحوهی دوم که ی
است که مرحوم آقای خوئ (قدس سره الشریف) همین نظریه را اختیار کرده است.

استعمال لفظ در اکثر از معنا را عقلا ،و هم مرحوم اصفهان بر خلاف هر دو استادشان، هم مرحوم نائین مرحوم آقای خوئ 
محال مداند، کما اینه امام (رضوان اله تعال علیه) هم ممن مداند بر خلاف مرحوم اصفهان و نائین که عقلا محال

مدانند.

 اما فرموده است که ولو عقلا ممن است اما برخلاف ظهور عرف است، بر خلاف متفاهم عرف است.

کلام میرزای قم
مرحوم میرزای قم در قوانین ی حرف دارد و آن این است که واضع وقت ی لفظ را برای ی معنای وضع کرده آن معنا
را متصفاً بالوحده در نظر گرفته یعن وقت خواسته کلمهی عین را برای باکیه وضع بند، باکیه را متصفاً بالوحده وضع کرده

است.

 صاحب معالم ی حرف دیری دارد و فرموده است واضع وقت لفظ عین را برای باکیه وضع کرده مقیدتاً بالوحده وضع کرده
است؛ اما مرحوم میرزا در قوانین این مقید بودن را نمپذیرد و مفرمایند متصفاً و ف حالة الوحده یعن ی معنا را در نظر

گرفته لفظ عین را برای او وضع کرده است.

 بنابراین اگر ما بخواهیم لفظ عین را در بیش از ی معنا استعمال کنیم این بر خلاف حالت وضع است و در استعمال، استعمال
کننده باید حالت الوضع و خصوصیات که در حال وضع بوده است را رعایت کند.

نقد نظریه
 این فرمایش، فرمایش مرحوم میرزا است و بطلانش خیل روشن است. اولا ما دلیل نداریم که واضع در حال وضع متصفاً
بالوحده وضع کرده و ف حالة الوحدة یعن ی معنا را در نظر گرفته. ثانیاً اگر واضع ف حالة الوضع اینطور در نظر گرفته

باشد ما دلیل بر لزوم رعایت نداریم، دلیل نداریم تمام خصوصیات که واضع در حال وضع در نظر گرفته استعمال کننده باید
در مقام استعمال آنها را هم به کار ببرد.

فرمود که بین حرف و اسم از نظر موضوع له فرقحرفیه آنجا مرحوم آخوند م که در بحث معان در بحث سال گذشته آنجای
نیست الا در آن شرط که واضع کرده است. واضع فرموده ابتدا را در آنجای که ارادهی معنای استقلال مکن به کار ببر و
من را در آنجای که اراده به معنای غیر استقلال و همهی بزرگان در آنجا به مرحوم آخوند اشال کردند که اگر واضع چنین

شرط کرده است ما دلیل بر اینه این شرط واضع را باید تبعیت بنیم در استعمالات خودمان نداریم.

 این هم اشال دوم که بر فرض که واضع خصوصیت وحدت را در نظر گرفته باشد ما دلیل بر لزوم تبعیت نداریم.

کنید؟ در وضع عام موضوع له خاص، اصلاال سوم این است که شما در همین وضع عام، موضوع له خاص چه ماش
واضع وحدت را نمتواند در نظر بیرد، چون در وضع عام موضوع له خاص مگوییم واضع ی لفظ را وضع کرده برای

معان متعدد و لذا گفتیم وضع عام موضوع له مشترک لفظ خاص مشود؛ و اینجای که ی لفظ برای معان متعددهای که



عدد معین هم حت ندارد اینجا چطور متواند واضع وحدت را در نظر بیرد؟ این ی مشترک لفظ است که در حین وضع،
واضع نمتواند وحدت را در نظر بیرد.

پس آلان که استعمال لفظ در اکثر از معنای واحد امان دارد، آیا واضع هم باید ترخیص بدهد یا نه؟ کلام محقق قم را ملاحظه
فرمودید و اشالاتش را هم ملاحظه فرمودید و اصلا بهطور کل نباید اینطوری بحث کرد، بحث صحیح همین است که بهعنوان

تعبیر دوم عرض کردیم که باید ببینیم آیا استعمال لفظ در اکثر از معنا خلاف متفاهم عرف است یا خلاف متفاهم عرف نیست؟

این بحث ی ثمرهی مهم فقه دارد و در بعض از روایات اگر بوییم امام (علیهالسلام) از این لفظ دو معنا را اراده کرده، حم
شرع فرق پیدا مکند. آن وقت اگر گفتیم استعمال لفظ در اکثر از معنا خلاف ظهور عرف و خلاف متفاهم عرف است، دیر

لایصار الیه إلا بقرینة. ما وقت که قرینه داشته باشیم بر اینه متلم دو معنا را اراده کرده است اخذ بر آن قرینه مکنیم و حمل
بر دو معنا یا سه معنا مکنیم؛ اما اگر متلم بخواهد از لفظ، بیش از ی معنا را اراده بند و قرینه هم اقامه نند این قابل اخذ

نیست چون بر خلاف متفاهم عرف است، بر خلاف ظهور عرف است.

بحث اول
ی بحث که در اینجا مطرح شده ی وقت مثلا متلم یا مولای به عبدش مگوید «جئن بعین» ما ش مکنیم که ی معنا یا

دو معنا یا همهی معان را اراده کرد؟ گفتیم اگر قرینه بر بیش از ی معنا آورد به او اخذ مکنیم و اگر قرینه نیاورد لفظش
مجمل مشود و نمتوانیم حمل بر ی معنا بنیم، نمتوانیم حمل بر دو تا معنا بنیم، نمتوانیم حمل بر بیش از دو معنا بنیم
که این مشود مجمل و وقت که مجمل شد آن وقت باید برویم سراغ اصول عملیه، ببینیم اینجا که گفته «جئن بعین» اشتغال
یقین و برائت یقین مخواهد و از راه اصول عملیه اگر ی مصداقش را هم برای این شخص بیاوریم اطاعت و امتثال محقق

شده است.

بحث دوم این است که حالا اگر متلم قرینهای آورد برای اینه دو معنا اراده کردم اما نمدانیم دو معنا را بهعنوان عام
مجموع اراده کرده یا دو معنا را بهعنوان عام استغراق اراده کرده است، اینجا چهکار کنیم؟

 متلم گفته است «جئن بعین» یقین داریم که متلم برای اینه از این عین دو معنا اراده کرده است، قرینه اقامه کرده است اما
هر کدام ی حمل کنیم، یعن ها گفتند که ما باید بر عام استغراقاست. اینجا بعض آن دوتا معنا مجموعاً یا به نحو استغراق

از این معان، بالإستقلال برای مولا مطلوب است؛ برای اینه استعمالش در مجموع من حیث المجموع مجاز است.

است؛ اما در عام مجموع بالإستقلال، این استعمالش استعمال حقیق استعمالش در هر کدام از این معان در عام استغراق 
این استعمال مشود استعمال مجازی.

ثمره نزاع
 حالا ثمرهای که برای این نزاع مترتب است عرض مکنیم که ثمرهاش این است که اگر ی مولای ی عبدی دارد به نام غانم،
دوتا عبد دارد و اسم هر کدام غانم است، به مشتری مگوید بعت غانما به درهمین غانم را به دو درهم به تو فروختم و قرینه هم
داریم که از غانم هر دوتا عبد را اراده کرده اما نمدانیم هر دو را مجموعاً به دو درهم فروخت یعن مجموع من حیث المجموع

دو درهم است، یا کل واحد واحد هر کدام دو درهم است؟

اگر گفتیم که غانم در مجموع من حیث المجموع استعمال شده مشتری فقط باید دو درهم به بایع بدهد چون دو درهم در مقابل
دو تا عبد مجموع من حیث المجموع است؛ و اگر گفتیم در هر کدام مستقلا استعمال شده یعن هر کدام دو درهم است. هر



غانم دو درهم است و نتیجهای مگیریم که مشتری باید به بایع چند درهم بدهد؟ چهار درهم.

 از کلمات مرحوم آقائ خوئ استفاده مشود که ما در جای که ش داریم متلم مجموع من حیث المجموع را اراده کرده و
یا عام استغراق را اراده کرده، دلیل لفظ بر هیچ کدام ی از این دو طرف نداریم و اگر دلیل لفظ نداشتیم باید برویم سراغ

اصول عملیه.

اصول عملیه این است که بالأخره ما ش داریم در این معامله مشتری دو درهم به گردنش آمد یا چهار درهم نسبت به زائد بر دو
درهم چه اصل جاری مکنیم؟ اصالت البرائه را جاری مکنیم.

 ول همانطوری که عرض کردیم و در کلمات بعض هم آمده استعمالش در عام استغراق قرینه نمخواهد. مجموع من حیث
المجموع عند العرف قرینه مخواهد. لذا اگر او قرینه نخواست بر مجموع من حیث المجموع قرینه نیاورد ما مگوییم که این به
نحو عام استغراق است و اگر به نحو عام استغراق شد هر غانم را دو درهم فروخته و مشتری باید چهار درهم به این بایع بدهد

و دیر سراغ اصول عملیه نمرویم.

نتیجه
نتیجه تا اینجا این شد که استعمال لفظ در اکثر از معنا امان دارد. مسئلهی ترخیص و عدم ترخیص واضع ی مسئلهی لغو و

غیر صحیح است ولو در قوانین مطرح شده است نباید مطرح کرد.

 این حرف که استعمال لفظ در اکثر از معنا، اگر متلم بیش از ی معنای را اراده بند و قرینه نیاورد ما هم مپذیریم که این بر
خلاف ظهور عرف است. برخلاف متفاهم عرف است. در عرف اگر متلم بخواهد بیش از ی معنا را از لفظ اراده کند حتماً باید

قرینه اقامه کند و اگر قرینه نیاورد ما نمتوانیم بر بیش از ی معنا حمل کنیم، کما اینه حمل بر ی معنای معین هم نمشود
کرد و لفظ عنوان مجمل پیدا مکند.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و


