
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مقدمه اصول » صحیح و اعم »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۶

صحیح و اعم
جلسه 30 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

 

احتمالات در استدلال مرحوم آخوند
احتمال دوم در استدلال مرحوم آخوند را عرض کردیم و خلاصهاش این شد که ایشان مخواهند روی اجتماع لحاظین آلیین و
لحاظین تبعیین تیه بفرمایند؛ منته به این بیان فرمودند که در هر استعمال بهتبع لحاظ معنا، مستعمل باید لفظ را لحاظ بند،

لحاظ لفظ بهتبع لحاظ معناست.

 اگر در ی استعمال ی معنا وجود داشته باشد، ی بار لحاظ به معنا تعلق پیدا مکند و بهتبع لحاظ معنا، لحاظ و تصور به
لفظ تعلق پیدا مکند و اگر دو معنا اراده شود چون هر معنای بهتبع او ی لحاظ نسبت به لفظ به وجود مآید باید دو لحاظ

تبع آل نسبت به لفظ تحقق پیدا کند.

 اجتماع لحاظین تبعیین آلیین در شء واحد معقول نیست، چون عرض کردیم که لحاظ به معنای علم است و به معنای تصور
است، دو علم متعلق واحد و معلوم واحد نمتوانند داشته باشند. هر علم ی معلوم مستقل لازم دارد.

اینجا برای بیان استحاله تعابیر متعددی مکنند و مفرمایند لازمهاش این است که معلوم واحد معلومین بشود، لازمهاش این
است که وجود واحد وجودین شود. هر تعبیری کنید، الا ای حال محال است و اگر دو لحاظ بخواهد تعلق پیدا کند، همانطوری

که در معنا، دو معنا، دو لحاظ است، در این طرف هم دو لحاظ، دو متعلق لازم دارد.

این بیان محورش روی مسئلهی تبعیت لحاظ است. این بیان که مگوید استعمال لفظ در اکثر از معنا محال است، محور این
بیان روی این است که لحاظ لفظ بهتبع لحاظ معناست و اگر معنا دوتا شد، پس دو لفظ یعن باید دو لحاظ به لفظ تعلق پیدا کند.

آیا این استدلال، استدلال تام است یا خیر؟

پاسخ امام خمین
 امام (رضوان اله تعال علیه) در کتاب «مناهج الوصول» از این بیان جواب دادند؛ فرمودند اینه مگویید تبعیت، مراد از

تبعیت چیست؟ در تبعیت چهار احتمال وجود دارد و ما اینها را بررس مکنیم و غیر از این چهار احتمال، احتمال خامس هم
وجود ندارد.

احتمال اول این است که شما تبعیت را نسبت به متلم بررس مکنید و مگویید ی متلم که مخواهد لفظ را در دو معنا
استعمال کند، همانطوری که نسبت به معنا دو لحاظ وجود دارد، نسبت به لفظ هم باید دو لحاظ داشته باشد. این محال است و

ما ملازمه را قبول نداریم. چه ملازمهای وجود دارد که اگر متلم دو لحاظ نسبت به معنا داشته باشد، دو لحاظ هم باید نسبت به
لفظ داشته باشد؟

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/66
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/58
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


ند و بهتبع این دو معنا یانتقال به لفظ پیدا ب لم دو معنا را تصور کند و از این دو معنا ین است مته ممما قائلیم به این 
انتقال واحد به لفظ پیدا بند. این چه اشال دارد؟

 شما هم خوب این را تصور کنید که ی مطلب خیل روشن است. ما قبول داریم که لحاظ معنا بهتبع او باید لحاظ لفظ هم
باشد و ی متلم الآن مخواهد معنای علم را بوید و معنای علم را که تصور کرد به لحاظ تصور معنا، به تصور لفظ انتقال
پیدا مکند که این حرف درست است؛ اما اگر دو معنا شد و دو انتقال باید پیدا کند، چه دلیل برای آن داریم؟ هیچ دلیل بر این
نداریم؛ بله ما مگوییم ممن است صد معنا را تصور کند، از این صد معنا ی انتقال واحد به لفظ پیدا کند. مؤیدی هم برای

این معنا داریم؛ مؤیدش این است که اگر ی ملزوم واحد دارای دو لازم باشد، شما وقت دوتا لازم را تصور کردید، دو انتقال به
ملزوم پیدا مکنید یا وقت دوتا لازم را تصور کردید ی انتقال به ملزوم پیدا مکنید؟

 روشن است آنجای که ملزوم واحد دارای لوازم متعدده هست شما ده تا لازم را هم که تصور کنید انتقالتان به ملزوم ی انتقال
است، انتقال متعدد نیست.

پرسش...

پاسخ استاد
شما مگویید آتش لوازم دارد، ی روشنای است، ی حرارت است، ی احراق است و حالا اگر من بنشینم احراق را

تصور کنم، گرم کردن را هم تصور کنم، از هر سهاش به آتش انتقال پیدا کنم و ی تصور کنم، اضائه را هم مستقلا مستقلا
انتقال واحد، این محال است؟ در آن واحد هیچ اشال هم ندارد. این تصور است و کاری به توین نداریم.

ببینید فرق نمکند و اتفاقاً اگر در امری تویناش ممن بود، در امور اعتباری به طریق اول است. اگر در امر تویناش
ممن بود، در امور اعتباریاش به طریق اول است.

الآن مگوییم متلم منشیند باکیه بودن و جاریه بودن هر دو را تصور پیدا مکند و بعد انتقال واحد پیدا مکند به لفظ عین و
عین را در هر دو استعمال مکند و هیچ تال فاسدی هم ندارد.

پرسش...

 پاسخ استاد
لفظ فان است یا معنا؟ فان نیست. ما مگوییم بهتبع تصور معنا لفظ هم تصور شده است، کجا معنا فان شده؟ شما از کجا

مفرمایید که معنا فان شده است؟ ما مگوییم بهتبع تصور معنا متلم لفظ را هم تصور مکند این کجایش فان بودن معنا را
مرساند؟ این نسبت به متلم این ی احتمال در تبعیت.

احتمال دوم
احتمال دوم مرویم سراغ سامع و در سامع عس متلم است. متلم اول معنا را تصور مکند و بهتبع او به لفظ انتقال پیدا

مکند؛ اما سامع اول لفظ را تصور مکند و معنا متأخراً و تبعاً تصور مشود. پس اصلا این احتمال دوم بهطور کل با
استدلال شما نمسازد؛ چون در استدلال، بحث و محور استدلال این بود؛ حالای که دو معنا لحاظ شد بهتبع دو معنا باید دو

لحاظ هم به لفظ تعلق پیدا کند. این در صورت است که لحاظ لفظ تابع لحاظ معنا باشد؛



 اما مگوییم شما اگر نسبت به متلم مگویید، درست است. لحاظ لفظ تابع لحاظ معناست؛ اما اشالش این بود که گفتیم
ملازمه را قبول نداریم؛ اما اگر نسبت به سامع مگویید، تبعیت برعس است؛ یعن لحاظ معنا تابع لحاظ لفظ است.

پرسش...

پاسخ استاد
عرض کردم محور استدلال را همیشه در ذهن داشته باشید، استدلال مستدل الآن روی چه بود؟ روی این بود که لحاظ لفظ، تابع
لحاظ معناست. اگر دو معنا دو لحاظ است، پس در لفظ هم دو لحاظ است در حال که دو لحاظ است و ی لفظ و این محال
است. در احتمال دوم مگوییم شما نسبت به سامع مخواهید بویید و سامع اصلا قضیهاش عس متلم است، سامع اول

لفظ را تصور مکند و به لحاظ تصور لفظ معنا را تصور مکند پس این درست نقطهی مقابل استدلال مستدل است.

احتمال سوم
احتمال سوم این است شما که مگویید لحاظ لفظ، تابع لحاظ معناست، مرادتان از تبعیت سرایت است؛ یعن اینه مگویید

حالای که تصور و لحاظ به معنا تعلق پیدا کرد، همین تصور سرایت به لفظ هم مکند و مگویید حالای که دوتا تصور نسبت به
معنا تحقق پیدا کرد چون فرض این است که دوتا معناست پس دوتا سرایت باید باشد.

 و اگر مرادتان از تبعیت، سرایت است، امام فرمودند این موجب انقلاب مشود؛ چرا که قبلا عرض کردیم استعمال به خلاف
وضع است، در وضع، واضع اگر بخواهد ی لفظ را برای معنای وضع کند هم لفظ را مستقلا تصور مکند و هم معنا را

مستقلا؛ اما در استعمال معنا استقلال دارد؛ اما تصور نسبت به لفظ تبع و آل است و مستعمل، مخواهد لفظ را آلت قرار
بدهد برای تفهیم معنا، حالا اگر بوییم مراد از اینه لحاظ اللفظ تابع لحاظ المعناست، مراد از لحاظ سرایت است چون لحاظ

معنا لحاظ استقلال است. اگر سرایت به لفظ هم بند پس لفظ هم باید لحاظ استقلال بشود چون مگوییم سرایت است.

شما مگویید لحاظ معنا سرایت مکند به لفظ، لحاظ معنا ی لحاظ استقلال است پس باید لحاظ لفظ هم لحاظ استقلال شود؛
در حال که در باب استعمال، لحاظ لفظ، لحاظ آل است که این هم احتمال سوم است.

احتمال چهارم
احتمال چهارم فرمودند که دو لحاظ اصلا نیست و ی لحاظ است؛ اما این ی لحاظ اولا و بالذات به معنا تعلق پیدا مکند و
گوییم «لحاظ اللفظ تابع للحاظ المعنا»، تابع یعنکند. احتمال چهارم در این جمله که مثانیاً و بالعرض به لفظ تعلق پیدا م
لحاظ لفظ بالعرض والمجازاست. ی تصور است که اگر این تصور نسبت به معنا باشد مشود حقیق، نسبت به لفظ باشد

مشود ثانیاً و بالعرض.

امام فرمودند اگر مرادتان از تبعیت این باشد باز اساس استدلالتان به هم مخورد چون استدلال شما مبتن بر اجتماع دو لحاظ
در لفظ است، اما بنابراین بیان ما دیر دوتا لحاظ نداریم، ی لحاظ واحد اولا و بالذات به معنا تعلق پیدا مکند اما ثانیاً و

بالعرض به لفظ. ما دوتا لحاظ اصلا نداریم. این خلاصهی فرمایش که امام (رضوان اله تعال علیه دارند) در جواب از این
استدلال.

ادامه بحث
مرحوم آخوند مگویند در لفظ اجتماع دو لحاظ تبع مشود و مرادشان این است که مخواهند بویند لحاظ لفظ تابع لحاظ

معناست؛ و اگر معنا دو لحاظ دارد، لفظ هم دو لحاظ دارد و اجتماع دو لحاظ تبع در لفظ محال است.



امام مفرمایند که شما مرادتان از تبعیت ی از این چهار احتمال است که عرض کردیم و ملاحظه فرمودید روی هر کدام از
این احتمالات استدلال مخدوش است؛ منته اشال و تعلیقهای که نسبت به فرمایش امام است همین است که در این احتمال

چهارم بفرمایید ی لحاظ، اولا و بالذات به معناست، ثانیاً و بالعرض به لفظ است، اگر دو معنا شد چه؟ باز دو معنا مشود
اجتماع دو لحاظ مجازی و بالعرض در لفظ که باز هم اشال دارد.

احتمال سوم در کلام آخوند این است که اصلا ایشان نظری به تبعیت ندارد و کاری به تبعیت ندارد که ما بیاییم این احتمالات را
مطرح کنیم، بله ایشان مفرماید که در استعمال، همان طوری که معنا باید لحاظ شود لفظ هم باید لحاظ شود و اگر معنا دو

لحاظ دارد، چون دو معناست، لفظ هم باید دو لحاظ داشته باشد. در حال که اجتماع لحاظین در شء واحد محال است.

احتمال سوم
احتمال دوم روی محور تبعیت بود و مگفتیم که اجتماع لحاظین تبعیین در شء واحد محال است؛ اما در معنای سوم کاری به

تبعیت نداریم و مگوییم در هر استعمال، مستعمل علاوه بر اینه باید معنا را تصور کند، لفظ را هم باید تصور کند، اگر دو
معناست لفظ را هم باید دو معنا تصور کند و این مشود اجتماع لحاظین در شء واحد.

جواب از احتمال سوم
اینجا باز دو جواب مهم از این بیان متوانیم بدهیم. جواب اول این است که در استعمال آنچه مسلم است این است که لفظ

مغفول عنه نباید باشد. من که الآن حرف مزنم و الفاظ را استعمال مکنم، باید به لفظ ی توجه بنم و لفظ را تصور کنم.
در استعمال، لفظ مغفول عنه نمتواند باشد.

ویم حالا که ده تا معناست و باید ده تا تصور در لفظ باشد چه دلیللفظ ده معنا اراده کنم و ب ه اگر بخواهم از یاما این 
برایش داریم؟ من ی مرتبه لفظ را تصور مکنم، مثلا لفظ عین را و از آن هفتاد معنا اراده مکنم. اصلا تمام این حرفها از

،مرحوم محقق اصفهان ،اینجا و این اشتباه پیش آمده، شما ببینید در این بحث اکابر از اصولیین، مرحوم آخوند، مرحوم نائین
مرحوم محقق عراق اینها همه قائلاند به اینه استعمال لفظ در اکثر از معنا محال است.

نته‌ای که باید در آن بیشتر دقت مشد این است که دیدند هر استعمال که مکنیم ی لفظ ی معنا گفتند اگر ده تا معنا شد
ده تا تصور باید باشد که در ی لفظ و ی معنا ی تصور برای معناست و ی تصور برای لفظ بلافاصله گفتند پس اگر ده تا

معنا شد ده تا تصور برای معنا و ده تا تصور هم برای لفظ.

 ما این را عرض مکنیم که از کجا؟ آنچه در استعمال مسلم است و تردیدی در آن نیست این است که در استعمال، لفظ نباید
مغفول عنه باشد اما اینه اگر ده معنا اراده شد، ده تصور نسبت به لفظ بشود، هیچ دلیل ندارد.

جواب دوم
جواب دوم که تقریباً مؤید این جواب اول است این است که آمدند و گفتند که بهترین جواب برای این دلیل، قوای نفس است که

دیروز هم ما اشاره کردیم، شما با این باصره که آلت است و مثل نفس مماند و با این متوانید در زمان واحد ی چیز را
ببینید و متوانید ده چیز را ببینید و هر کدام هم به استقلال.

 چطور نفس انسان این قدرت را دارد که بهوسیلهی باصره ده چیز را ببیند و لازم نیست که برای هر دیدن ی چشم لازم باشد.
در ما نحن فیه هم همینطور است.



این هم احتمال سوم در کلام مرحوم آخوند؛ که در هر سه احتمال، استدلال مرحوم آخوند ی استدلال غیرتام است.

پرسش...

پاسخ استاد
من الآن دارم به 5 نفر ناه مکنم بهطوری که هر کدام خودشان استقلال دارند، نه مجموع من حیث المجموع. به دو صورت

متوانم ناه کنم. ی وقت من نظر مکنم بهعنوان مجموع من حیث المجموع و ی وقت نظر مکنم به هر کدام استقلالا. آیا
الشود، چه اششود؟ چرا منم ان دارد. عقلاان ندارد؟ چرا امبینم و استقلال هم دارند امدو نفر را در آن واحد م وقت
دارد؟ الآن فرض کنید این فرش را دوتا رن در کنار هم و دوتا خط در کنار هم در آن واحد؛ من هر کدام را به استقلال مبینم

این چه اشال دارد؟

پرسش...

 پاسخ استاد
 شما در آن واحد وقت این خط را مبینید، این خط را نمتوانید ببینید؟ من نفتم که در آن واحد هم قم را مبینم و هم تهران را،
بالأخره به اندازهی ظرفیت است. اگر با قوای ظاهریه این امان داشته باشد به طریق اول است. اصلا مر اجتماع نقیضین در

ذهن ماها ممن نیست؟ در حال که در آن واحد است، من تصور مکنم ی چیزی را هم سفید هم سیاه در آن واحد.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و


