
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » کتاب الحج (ادامه بحث استطاعت) »

در تاریخ ۰۲ بهمن ۱۳۹۸

كتاب الحج
جلسه 67 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

سخن در این بود که اگر رفع را در حدیث رفع، رفع ظاهری بدانیم نتیجه برائت مشود و به این حدیث در مسئله برائت متوان
استدلال کرد، اما اگر رفع را رفع واقع گرفتیم این حدیث دیر دلالت بر حم ظاهری برائت ندارد. ما در مباحث اصول به این

نتیجه رسیدیم که این رفع، رفع واقع است نه رفع ظاهری. اولا خود کلمه «رفع» یعن «رفع واقعاً»، این رفع ظاهری قرینه
مخواهد. گفته شد مرحوم خوئ سه قرینه بر رفع ظاهری آورد و مرحوم عراق دو دلیل آورده است.

دیدگاه برگزیده: رفع واقع در «رفع ما لایعلمون»

اما به نظر ما در اصول همه اینها مخدوش است؛ زیرا اولا، وقت قرینهای نباشد بر این که این رفع ظاهری است، خود کلمه
«رفع» ظهور در رفع واقع دارد. ثانیاً، قرینه سیاق وجود دارد؛ یعن سیاق «ما لا یعلمون» که در سیاق آن هشت قسم دیر قرار

گرفته و چون در آن هشت قسم مسلّماً رفع، رفع واقع است، پس این هم باید رفعش رفع واقع باشد.

ثالثاً، اصلا تقسیم حم به ظاهری و واقع محل تردید است؛ یعن اگر ی اصول تقسیم حم به واقع و ظاهری را نپذیرد، این
روایت را چطور باید معنا کند؟ بزرگان مثل خود امام خمین(قدس سره) (گرچه در بحث حدیث رفع، به این نته اشارهای

نردند)، مرحوم شاهرودی بزرگ و ما نیز به تبع ایشان، تقسیم حم به واقع و ظاهری را نمپذیرفته و مگوئیم ی از
تقسیمات معروف که قابل خدشه است این تقسیم است. وقت این تقسیم را نپذیریم چه معنا دارد که در اینجا ی کلمه بنجانیم

و بوئیم «رفع» یعن «رفع ظاهراً».

همچنین اشاره شد که حدیث رفع مگوید: احام برای جاهل فعلیت ندارد و فعلیت احام مختص به عالم است، البته از نظر
انشاء فرق بین عالم و جاهل نیست، خدای تبارک و تعال وقت انشاء کرد هم برای عالم و هم برای جاهل است، اما به مرحله

فعلیت که مرسد ظاهر حدیث رفع این است که فعلیت برای عالم است و آن حم در حق جاهل انشائ و شأن است.

اشالات بر محقق خوی(قدس سره)

اشال اول: این مطلب هم در مقابل مرحوم خوئ است، چون ایشان مفرماید: این جهل اگر جهل بسیط باشد، استقرار هست و
اگر جهل مرکب باشد استقرار نیست، ما مگوئیم نه، رفع اگر واقع شد جاهل در حق او تلیف فعلیت ندارد و فرق هم نمکند
که جهلش جهل بسیط باشد یا جهل مرکب. اگر فعلیت نداشت برای کس که علم به وجوب حج ندارد و جاهل است این وجوب

حج برداشته شده است.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2190
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


نتهای که باید ضمیمه کنیم آن است که این «ما لا یعلمون» فقط اختصاص به حم ندارد گرچه قاعده اشتراک فقط در حم
است؛ یعن قاعده اشتراک «الاحام مشترکةٌ بین العالم و الجاهل»، یعن عالم به حم و جاهل به حم، ول این «رفع ما لا

یعلمون» مگوید: آنچه انسان نمداند یا حمش را یا موضوع را، اطلاق دارد. در ما نحن فیه کس که جاهل است به این که
مالش به حد استطاعت رسیده، اینجا باید بوئیم فعلیت وجوب حج از او برداشته مشود، مگذارد اشهر حج تمام مشود مال
فهمد که این مالش به اندازه استطاعت بوده، آن زمان که جاهل بوده یا غافل (چون طبق این بیان ما فرقشود و بعد متلف م

نمکند، البته در مسئله حم تلیف فرق دارد، حم تلیف که این عذر دارد، ول در حم استقرار فرق نمکند)، این حم
برایشان فعلیت ندارد و بعد هم که مال ندارد حج برود لذا وجه برای استقرار نیست.

کنیم و شاید مرحوم میرزا نیز رفع را واقعمیل مرا با این بیان که گفته شد ت در حقیقت ما همان نظر مرحوم میرزای قم
نداشته، وقت لیفجاهل بوده ت وید: وقتیرد و بعد بب باید رفع را رفع واقع یرد، مثل مرحوم میرزای قمگرفته و باید هم ب
هم که تلف شده پول ندارد، پس الآن چیزی بر او واجب نیست و استقرار هم معنا ندارد. لذا مبنای ما در این مسئله این شد که

در مقابل مرحوم خوئ و همچنین در مقابل سید و امام خمین، ما نظر میرزای قم را تقویت مکنیم و این تثبیت مشود با
همین بیان که عرض کردیم.

اشال دوم

نته دیر آن که مرحوم خوئ بین غفلت که عن تقصیرٍ است و عن غیر تقصیرٍ فرق گذاشتند، در اینجا ی نتهای که وجود
دارد این است که ایشان مگوید: غفلت عن تقصیرٍ مثل غفلت که معلول ترک تعلّم است، پس این شد همان جهل؛ یعن چون

غفلت عن تقصیرٍ، ی مثال بیشتر ندارد و آن هم ترک تعلم است و آن هم منجر به جهل مشود، لذا او را باید کنار بذاریم،
مماند غفلت که در اثر کثرة الاشتغال است، کثرت اشتغال به امور سبب مشود که انسان فراموش بشود، ایشان اینجا قبول

کرد که در چنین غفلت استقرار وجود ندارد.

اشال که الآن به محقق خوئ(قدس سره) داریم آن است که مگوئیم: کس که جهل بسیط دارد اصلا به گوشش نخورده چیزی
به نام حج، یعن وجوب حج، جاهل بسیط است، به گوشش نخورده مستطیع باید حج برود، اما غافل مداند مستطیع باید حج

برود، اما یادش رفته، چطور مشود که شما در مسئله غافل، استقرار را قبول ننید، اما در جاهل بسیط استقرار را قبول کنید؟!

مرحوم والد ما همیشه مفرمودند: در فتوا ببینید به چه نتیجهای مخواهید برسید، نباید نتیجهای باشد که خودش واضح الاشال
باشد. مرحوم خوئ مگوید: غافل که در اثر کثرة الاشتغال یادش مرود که باید حج برود، این حج برایش مستقر نیست اما بر
جاهل بسیط بیچاره حج مستقر است و عرفاً جاهل بسیط که وضعش اسوء حالا از غافل است، این را عقلا توجه دارند، شرع هم

حتماً توجه دارد، شرع نمگوید: تو آدم غافل یادت رفته پس مستقر نیست، اما آن جاهل بسیط را باید پدرش را در آورد!

خلاصه آن که، طبق بیان ایشان جاهل بسیط که اسوء حالا  از غافل است، شما غافل را مگوئید استقرار ندارد اما جاهل بسیط
را مگویید استقرار دارد، غیر از آن اشال اصل که بر مرحوم خوئ و مرحوم سید و امام خمین گرفتیم، روی مبنای خودمان

است و آن اشال مبنای است که ما مگوئیم رفع در اینجا رفع واقع است.

اشال سوم

اشال سوم این است که شما مفرمائید: جاهل مرکب قابلیت خطاب ندارد؛ زیرا تمن از امتثال ندارد، چون قصد قربت از او
لیف هم بر او فعلیت نداشته باشد؟ زمانآیا این ملازمه دارد که ت ن از امتثال ندارد، ولفرض الغفلة تم شود و فنم ّتمش



که غافل است و جهل مرکب است، جهل مرکب مانع عن الامتثال است، قبول داریم. ول چه کس گفته جهل مرکب مانع از
فعلیت تلیف است؟ شما اگر «رفع ما لا یعلمون» را رفع ظاهری مگیرید، وقت جاهل شد؛ یعن ظاهراً آن وجوب برایش نیست

ول واقعاً که برایش وجوب هست و وقت واقعاً برایش وجوب هست، بین جهل بسیط و مرکب نباید فرق باشد.

ثانیاً، در جهل مرکب شما به این مسئله تمن از امتثال استشهاد فرمودید. تمن از امتثال جاهل مرکب ف زمان الغفلة تمن از
امتثال ندارد، اما این چه ملازمهای دارد با این که بوئیم بالفعل ملف نیست؟ مشود بالفعل خطاب به نحوی که از آن توقع
امتثال باشد نباشد، اما فعلیت خطاب باشد، یعن تنجز نیست، اما چرا خطاب نباشد؟! خطاب هست تنجز نیست، تمن در

فرض است که تنجز باشد اگر ما بوئیم این ی تلیف منجزی است مگوئیم این چه منجزی است که قدرت امتثال ندارد؛
یعن تمن از امتثال به تنجز ضربه مزند، اما به فعلیت ضربهای نمزند.

بررس خطابات قانونیه در مسئله

مرحوم امام خمین مبنای به نام خطابات قانونیه دارند که مرحوم والد ما مفرمودند: امام از این مبنای خودشان در خطابات
از فتاوای خود را باید عوض کنند. ی خواهند شروع کنند دو مرتبه بر طبق این مبنا پیش بیایند خیلقانونیه اگر از اول فقه م

از موارد همین جاست؛ طبق مبنای امام خمین(قدس سره) در خطابات قانونیه (البته نمخواهیم بوئیم فتوا باید عوض شود
بله مگوئیم از این راه باید وارد شوند) مسئله تقصیر و عدم تقصیر در اینجا نباید هیچ فرق داشته باشد.

چرا که تلیف به حج بر شخص جاهل و غافل فعلیت دارد؛ زیرا طبق مبنای خطابات قانونیه در تالیف جهل و علم و قدرت و
عدم قدرت هیچ کدام نقش ندارد. لذا در همه فروض باید استقرار باشد؛ یعن طبق مبنای خطابات قانونیه هم مسئله استقرار

است.

نیست در این که کس کردیم و چاپ هم شده فرق ر توضیح ندهم و ما بحث مفصلپس بر اساس خطابات قانونیه که من دی
علم به وجوب داشته باشد یا نه، عن تقصیرٍ باشد یا عن غیر تقصیرٍ باشد، هیچ کدام فرق نمکند و این وجوب حج فعلیت دارد

برای تمام افراد، چه جاهل، چه عالم، چه غافل، این وجوب برای همه فعلیت دارد. لذا روی مبنای امام(قدس سره) باز این مسئله
تحیم مشود و این استقرار تثبیت مشود.

دو نته پیرامون ایام فاطمیه

در آستانه شهادت حضرت زهرا(علیها السلام) هستیم و همه باید به هر نحو ممن مسئله فاطمیه را خیل با شوهتر از سال
گذشته انجام بدهیم، این وظیفه ماست و ی وظیفه شرع است نه این که خوب است این کار را انجام بدهیم، ما اگر بخواهیم

اسلام تحیم شود، اگر بخواهیم متب اهلبیت علیهم السلام تحیم بشود، اگر بخواهیم انقلاب تحیم بشود باید فاطمیه را هر چه
قویتر از گذشته توجه کنیم. توجه به دو مطلب لازم است:

مطلب اول

فاطمیه فقط ذکر مصائب نیست، ذکر مقامات حضرت زهرا سلام اله علیها هم فقط نیست، فاطمیه یعن فریاد حضرت
زهرا(علیها السلام) برای بقاء اسلام، برای هدایت بشر. واقعاً وقت انسان جملات حضرت زهرا(علیها السلام) را از اولین روزی
که پیامبر اکرم(صل اله علیه وآله) وفات نمودند اگر ما فرمایشات حضرت زهرا(علیها السلام) را دنبال کنیم که چه مطالب را



فرمودند.

من این قضیه را که زیاد هم شنیدید، از همان شب اول 40 شب فاطمه زهرا سلام اله علیها همراه با امیرالمؤمنین علیه السلام
دست حسن و حسین را مگرفتند و مآمدند کنار خانه انصار و مهاجر، این کار کم است؟! به انصار و مهاجر چه

مفرمودند؟ مفرمودند: «یا معشر المهاجرین و الانصار انصر اله»؛ خدا را یاری کنید، چه تعبیر عظیم. راه نیفتادند بروند به
انصار و مهاجر بویند که حق ما را بیرید حق شوهر من را بیرید که این هم بود، ول اساس فرمایش حضرت زهرا(علیها
السلام) «انصر اله» بود، خدا را یاری کنید. چرا دست از نصرت خدا برداشتید و دنبال دشمن خدا رفتید، دست از ولایت

امیرالمؤمنین(علیه السلام) برداشتید و سراغ دیران رفتید. این کم کاری نبوده، چهل شب. تاریخ مگوید 44 نفر قول دادند یاری
کنند بعض از نقلها بیشتر، شب قول مدادند و فردا که قرار مگذاشتند خدمت امیرالمؤمنین(علیه السلام) بیایند چهار پنج نفر

بودند، سلمان، مقداد، اباذر، حذیفه و ... بودند.

ما امروز فریاد یاری اسلام را باید از زبان حضرت زهرا(علیها السلام) به دنیا برسانیم، اسلام را یاری کنیم. امروز دشمن و یهود
کمر بسته بر این که اسلام را دفن کند و از بین ببرد، اینها 70 – 80 سال پیش آمدند اسرائیل را درست کردند تا به جان اسلام

بیندازند به عنوان ی غده سرطان. اسرائیل به برکت این انقلاب فلج شده مگویند انقلاب چار کرد؟ اگر این انقلاب نبود
امروز بر کشورهای اسلام یهود داشت حومت مکرد، امروز اثری از مه و مدینه و عتبات مقدسه و ... نبود، واقعاً نبود، این

شعار نیست!

شما ببینید ی زمان داعش را آوردند اگر ده روز دیر گذشته بود اثری از کربلا و نجف نبود، دنبال این بودند که همه اینها را از
بین ببرند، به اسم خلافت اسلام. این انقلاب اسرائیل را فلج کرد بیچاره کرده. امروز روزی است که واقعاً ما طلبهها و

حوزههای علمیه و مردم بیشتر اسلام را یاری کنیم، یاری اسلام واقعاً گره خورده به یاری انقلاب و نصرت این انقلاب، کوتاه
نیائیم، دشمن روز به روز قویتر مخواهد وارد شود، اذیتهایش را بیشتر کند. من معتقدم هر چه فاطمیه را باشوهتر برگزار

کنیم اثرش در تضعیف دشمن بیشتر خواهد بود، ی اثر معنوی دارد قطعاً آن حضرت عنایت مکند، محبین خودش را، شیعیان
خودش، مسلمین را نمگذارد در مقابل این قدرتهای پوشال امروز دنیا مورد ذلت قرار بیرد.

بنابراین فاطمیه هر جا هستید مجالس روضه را با شوه برگزار کنید، در حقایق تردید ننید، من در آن جلسه عرض کردم باز
هم تأکید مکنم نزدی به سه دهه است که مراجع بزرگوار ما فریاد فاطمیه را سر دادند، بعد از این فریاد احیای فاطمیه صدها
کتاب راجع به حضرت زهرا سلام اله علیها نوشته شده. من یادم هست همان سالها مگفتند چه اثری دارد این پیامها و یا این

بکه بر ب پیادهرویها؟ این همه کتاب بیرون آمد، صدها کتاب در مقامات حضرت زهرا(علیها السلام) و مصائب و جنایتهای
وارد شده؛ یعن به طوری که الآن هیچ تردیدی و هیچ مصیبت از مصائب حضرت زهرا(علیها السلام) باق نمماند. منابع عامه

و خاصه همه را ذکر کردند.

مطلب دوم

مرحله بعد این است که بوئیم اساس اسلام امیرالمؤمنین است، اساس اسلام اهلبیت(علیهم السلام) هستند، اگر اسلام بخواهد
در دنیا باق بماند باید اینها را، افار و دستورات اینها را عمل کند. حضرت زهرا(علیها السلام) همان روزهای اول به این

منافقین فرمود: «تَباً لم»؛ خودتان با دست خودتان مسلمانها را بیچاره کردید تا قیامت، فرمود اگر از ما تبعیت کنید، اگر از
فرزندان من و اگر از اهلبیت تبعیت کنید، «لما اختلف اثنان»؛ دیر دو نفر آدم پیدا نمشود که با هم اختلاف پیدا کنند، این
اختلافات امروز چیست؟ امروز چرا آمریا بر بسیاری از کشورهای اسلام تسلط دارد و آنها را مدوشد، ثروت مسلمین را

مگیرد در یمن و جاهای دیر علیه مسلمین به کار مبرد، برای این است که انحراف از آنجا آغاز شد.



امام صادق علیه السلام فرمود: جدّ ما حسین بن عل در سقیفه ملعونه شهید شد، حالا این معروف است که در سقیفه به
شهادت رسید، سقیفه بنای بر عاشورا و کربلا گذاشته شد، ول قبل از سقیفه در زمان حیات رسول خدا(صل اله علیه وآله) آن

بودند که به امیرالمؤمنین(علیه السلام) در غدیر خم تبری پنج نفری که سقیفه ملعونه را امضا کردند و پیمان بستند، کسان
گفتند، اما با هم پیمان بستند بعد از ارتحال پیامبر(صل اله علیه وآله) نذارند امیرالمؤمنین(علیه السلام) به ولایت برسد. فرمود
آنجا حسین بن عل کشته شد. این حقایق باید برای مردم گفته شود، عرض کردم الحمدله کتابهای زیادی چاپ شده، خطبه

فدکیه زنده شد، چقدر مطالب دارد این خطبه.

دیر نباید در این مسائل تردید کرد و مرحله بعد این که این حضرت و مقامات حضرت را به مردم بشناسانیم و از این سرمایه
بزرگ اله کمال استفاده را داشته باشیم ان شاء اله.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین.


