
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مبحث تعادل و تراجيح » بررس روايات تعادل و تراجیح »

در تاریخ ۲۵ دی ۱۳۹۸

تعادل و تراجيح
جلسه 64 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

هفته؛ مذمت دنیا طلب حدیث اخلاق

و مقَائ لَمع  ينح ثَهفرماید بعم (ه علیه وآلهال صل)امیرالمؤمنین (علیه السلام) در خطبه 196 نهج البلاغه درباره پیامبر اکرم
 منَار ساطع و  منْهج واضح خدای تبارک و تعال پیامبر را در زمان مبعوث به رسالت فرمود که هیچ علم قائم و هیچ منار

ساطع و راه واضح نبود که دال بر این است که پیامبر برای هر انسان عنوان علم، منار، منهج و راه را دارد.

کنم ووصیت و سفارش م بندگان خدا شما را به تقوای اله ،هى البِتَقْو هال ادبع ميوصفرمایند ابعد از این جمله کوتاه م
احذِّركم الدُّنْيا، شما را از دنیا برحذر مدارم. این جمله ظهور در این دارد که تقوا بدون تنفر از دنیا و دلدادگ به آن محال است

و ممن نیست کس بخواهد تقوای اله داشته باشد و دنبال دنیا، پست، ثروت و مقام باشد! در ادامه خصوصیت را راجع به
دنیا مفرمایند فَانَّها دار شُخُوصٍ دنیا دار إرتحال است، آدم باید به چیزی دل ببندد که بماند، دنیا از بین مرود و محلَّةُ تَنْغيصٍ،

ی جای تدر است یعن جای است که اگر ی خوش هم در آن پیدا شود بلا فاصله آن خوش مدر مشود به همین آلام،
مدر مشود به سختها.

گاه اوقات انسان فر مکند ی عدهای همیشه خوشاند و آلام ندارند اما اینطور نیست، چه انسان مؤمن و چه انسان کافر،
دار دنیا این چنین است، بالأخره از ی طرف انسان جوان است و پیر مشود، حالا اینکه انسان مؤمن و کافر ندارد، سالم
که پیرامون انسان در این دنیا وجود دارد. پدر و مادر ی شود و خود حوادثشود، قوی است ضعیف ماست مریض م

زمان هستند و ی زمان از دست انسان گرفته مشود، خدا به انسان اولاد مدهد و گرفته مشود، مال و ثروت داده مشود
با ی ساعت همهاش از بین مرود، با ی سیل که مآید تمام خانه و زندگ و آنچه که امروز در سیستان و بلوچستان

ملاحظه مکنید با افرادی مصاحبه مکنند که مگویند دیر هیچ نداریم، نه خانه داریم، نه زندگ داریم، نه وسائل کارمان را
داریم! دنیا این چنین است که حالا اگر انسان واقعاً دنیا را بشناسد خیل آرامش پیدا مکند، انسان که دنیا را نشناسد نه، اگر
انسان دنیا را بشناسد که انسان ی وقت قوی بوده و حالا ضعیف شده. ی وقت خودش دست دیران را مگرفته حالا باید

دیران دست او را بیرند، آدم به اینجا مرسد، ی امر واضح و روشن مشود.

اگر حقیقت دنیا را انسان بداند اینها برایش طبیع است، اینها موجب رنجش او نمشود، برخ از این ناراحتهای که برای
انسان به وجود مآید انسان گاه اوقات در تنهای خودش فر مکند، به دنبالش ناراحت هم مشود که چرا اینطور شد، چرا
وضع من اینطور است، چرا کار من اینطور است؟! چرا فلان آقا رشد کرد رفت مراتب بالا، من رشدی نردم؟! البته نمخواهم
همه اینها را گردن دنیا بیندازیم، گاه اوقات علتش تنبل انسان است، ضعف خود انسان است ول ی کس هم تلاش مکند
اما به جای نرسیده. اگر این را بتواند برای خودش حل کند که ما تلاشمان را کردیم، آن کس که ناظر بر اعمال ماست اعمال

مارا مبیند، همین برای من کفایت مکند، خواه در این دنیا به حسب ظاهر به ی فعلیت و مقام اثبات برسم یا نرسم!

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2189
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2183
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


واقعاً انسان وقت که زندگ بعض از همین افرادی که در اطراف خودمان دیدیم یا بعضهایشان هم به رحمت خدا رفتند و
برخ هم هستند، ما آدمهای داشتیم ملای درجه ی، اما نه کرس تدریس داشتند و نه تألیف داشتند، عمری هم زحمت کشیدند،
اما قرین او به ی مرتبه بالای از مقام اثبات رسید، قرین او شد مرجع تقلید یا بالأخره ی عنوان کمتر از آن. اگر انسان نتواند
برای خودش مسائل را حل کند اضطراب پیدا مکند و چه بسا خدای ناکرده عس العمل نشان بدهد بوید حالا که اینطور نشد
من همه اینها را کنار مگذارم و سر از انار در مآورد، برای بعضها متأسفانه درآورد. باید مسئله را برای خودمان حل کنیم.

ما این روزها که بحث آیات معاد را مطرح مکنیم این آیه را الآن بحث مکنیم «و کل انسان الزمناه طائره ف عنقه و نخرج له
یوم القیامة کتاباً یلقاه منشورا» قسمت اول آیه بسیار بیان و فهمش مشل است، طائر یعن چه؟ الزمناه یعن چه؟ عنق یعن چه؟

ی معنای که ما به آن رسیدیم این است که خدا مفرماید هر انسان عملش را ملازم با او قرار دادیم و همراه او قرار دادیم،
حالا بعضها «کل انسان الزمناه طائره ف عنقه» را مگویند روز قیامت نامه اعمال را به گردنش ماندازیم، طائر به معنای

گویند طائر؟ چون انسان به وسیله عمل یطیر إلعمل آمده اما به معنای نامهی اعمال نیامده، طائر عمل است، چرا به عمل م
الخیر أو یطیر إل الشر، یطیر إل السعادة أو یطیر إل الشقاوة، طائر به معنای نامه عمل نیست، به معنای خود عمل است. خود

عمل را مگوید الزمناه ف عنقه.

ف عنقه هم کنایه است باز مفسرین حت مرحوم آقای طباطبائ قدس سره این را در مقابل دست و رجل گرفتند، کل انسان
الزمناه طائره ف عنقه حالا آن معنای که به آن رسیدیم اله اعلم، این است که انسان همیشه ملازم با عملش هست، یعن شما

است یعن معنای مهم گیرد و این خیلشود و گریبان شما را تا قیامت مکه انجام دادید این عمل از شما جدا نم عمل ی
ما باورمان بشود آن خدای تبارک و تعال که دنیا را دارد، تا آدم آب خوش از گلویش پائین مرود ی مشل برایش پیش

مآید، خدا دنیا را اینطور قرار داده اما مگوید بدان اعمال اینطور است، چه عمل خوب و چه عمل بد! این عمل همیشه با تو
هست، حت مطالعه کردن.

ما گاه اوقات عمل را مآوریم در آن مقام اثبات و اینه انسان معروف بشود ، اعتبار پیدا کند، رسالهای بنویسد، سخنرانای
کند، همین مطالعه کردن عمل است، بعد همین فر کردن عمل است و کل انسانٍ الزمناه طائره ف عنقه، این از انسان چه

وجوه در قیامت خلق مکند؟ نخرج له یوم القیامة کتابه، همهاش روز قیامت کتاب انسان مشود، یلقاه منشورا، باید دنیا را
آنطور بشناسیم و از این طرف این حقایق را هم بدانیم.

امیرالمؤمنین مفرماید احذرکم الدنیا دنبال دنیا نباشید، دنیاطلب بد است، علاقه به دنیا بد است، این انسان را نابود مکند و
بعد مفرماید دنیا این چنین است ساكنُها ظَاعن، کس که سونت دارد مرتحل از این دنیا مرود و قَاطنُها بائن‏  آن کس که

مقیم است از این دنیا جدا مشود، بعد حضرت ی تشبیه بسیار خوب کردند که مفرمایند تَميدُ بِاهلها ميدَانَ السفينَة تَقْصفُها
الْعواصف ف لُجج الْبِحارِ دنیا را تشبیه مکنند به ی کشت که در امواج دریا بادهای تند این را بالا و پائین مکند، یعن اگر

دریا موج پیدا کند، از آن طرف بادهای سنین هم بوزد، این کشت چونه است؟ مفرماید دنیا این است، دنیا ی جای آرام و
ی دریای که کشتای روی آن ثابت و آرام حرکت کند نیست، یعن همیشه حوادث در آن هست، همیشه مشلات در آن

هست، مرگ و میر هست.

است و خیل ینبار سن ساقط شد، این خیل که در کشور ما (اینطور که گفتند) به خطای انسان متأسفانه این هواپیمای
مصیبت شد برای ملت ما، ول کنارش سیلها مآید، کنارش حوادث دیر مآید، زلزلهها مآید، ما فر ننیم این در زمان

ماست، انسان تاریخ را که بخواند مبیند گاه اوقات در همین کشور سیل در پنجاه سال پیش آمده هزاران نفر کشته شدند،
آمار آن زمان با آمار زمان ما شاید از ی جهت قابل مقایسه نباشد، دنیا همیشه محل این قضایا است و این انسان است که باید

کالجبل الراسخ باشد.



این قضیه را شاید شنیدید امام رضوان اله تعال علیه وقت قضیه شهادت شهید دکتر بهشت و یارانش مطرح شده بود، گفتند
حاج احمد آقا صبح که شده بود گفته بود من مانده بودم چطور این خبر را به امام بویم، امام تازه حومت اسلام تشیل

داده، قویترین نیرویش دکتر بهشت بود، ییش مرحوم آقای مطهری بود که قبلش شهید کردند، حالا هم بوئیم دکتر بهشت و
72 نفر از نمایندههای مجلس، مسئولین و ... شهید شدند. گفت رفتم خدمت امام، قبل از اینه به ایشان بویم معلوم شد که امام

ه بفهمد آنها چه نقشههایداد برای اینگوش م سبشنیده بود، چون صبح مقید بود که اخبار را از ب سبخودش از ب
اضطراب پیدا کند، خیل ه سر سوزنعجیب بود! فرموده بود احمد تقارب آجال شد، مثل کوه بدون این دارند، امام خیل

تعجب کردیم. امام با ی جمله فرمود احمد تقارب آجال شد، یعن اجلهای اینها زود رسید و اینها را به شهادت رساند.

دنیا جای حوادث است، بعد نتهای هم که وجود دارد دو تا از این حادثهها پیش مآید گاه اوقات ما هم مثل عوام فر مکنیم
مگوئیم آخر الزمان شد، این حوادث از طبیعت دنیاست با ی سیل و ی زلزله معمول که آخر الزمان نمشود، اینها طبیعت
دنیاست و منته ما باید دنیا را بشناسیم و آن مسیری که باید برویم که در ادامهاش امیرالمؤمنین نات فرمودند که ان شاء اله

هفته آینده عرض خواهیم کرد.

خلاصه مباحث گذشته

بحث در مسئله 67 و 70 است که مرحوم سید در عروه ذکر کردهاند. بعض از محشین عروه در مسئله 70 مگویند چه اشال
دارد مقلد در اصل حجیت استصحاب مقلد باشد اما در اجرایش خودش فحص کند ببیند آیا برای نماز جمعه در زمان غیبت

روایت یا آیهای داریم یا نه؟ اگر نبود خودش استصحاب کند.

خلاصه اینکه در جریان تقلید در اصول فقه بر حسب آنچه در عروه و حواش عروه آمدهاست سه نظریه وجود دارد: الف‐
مرحوم سید: در اصول فقه تقلید جریان ندارد یعن هر انسان باید حجیت ظواهر مانند قرآن کریم یا اصول عملیه را خودش

قبول داشته باشد. به نظر ما این حرف و فتوای عجیب و نادر است لذا اکثر محشین عروه با سید مخالفت کردند.

ب‐ برخ محشین عروه: تقلید در اصول فقه جریان دارد یعن کس متواند بوید من فعلا مجال ندارم ببینم آیا خبر واحد یا
استصحاب حجت است پس مقلد کس مشوم که اینها را استنباط کردهاست.

ج‐ کثیری از محشین عروه: تفصیل بین موارد اصول فقه که در برخ تقلید جریان دارد و در برخ دیر جریان ندارد.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین.


