
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مبحث تعادل و تراجيح » بررس روايات تعادل و تراجیح »

در تاریخ ۱۶ دی ۱۳۹۸

تعادل و تراجيح
جلسه 59 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

ادامه بیان دیدگاه مرحوم حاج شیخ حسین حل

نتیجه سوم: مرحوم حل (قدس سره) اشارهای به مطلب که مرحوم آخوند در بحث اجتهاد و تقلید مطرح کرده مکنند. مرحوم
تواند به او رجوع کند برای اینکه انسداد یعننم فرمایند اگر مجتهدی انسدادی شد تقلید از او صحیح نیست و کسآخوند م

اعتراف به جهالت و چون تقلید هم رجوع جاهل به عالم است،  رجوع جاهل به جاهل مشود لذا تقلید از او درست نیست.

شاید کس در مقام اشال بوید همین اشال در بعض از موارد مجتهد انفتاح هم جریان دارد مثل وقتکه مجتهد انفتاح در
شبهات حمیه امارهای بر حم مذکور پیدا نمکند در نتیجه او هم جاهل به حم واقع مشود در نتیجه تقلید در این قبیل

موارد از مصادیق رجوع جاهل به جاهل است.

مرحوم آخوند در مقام جواب مگوید هر چند مجتهد در مواردی که امارهای بر حم شرع وارد نشدهاست عنوان جاهل دارد
اما رجوع مقلد به مجتهد در همین جا هم رجوع به عالم است چون مجتهد علم به قیام الامارة یا عدم قیام الامارة دارد.

مرحوم حل روی مبنائ که تأسیس کردند مگویند به نظر ما این حرف درست نیست چون اگر مجتهد بر حم واقع حجت
شرعیه داشت تنزیلا عالم به حم واقع است و رجوع مقلد به مجتهد از باب إخبار مجتهد به مقلد نسبت به حم واقع است نه
اینکه رجوع مقلد به مجتهد از این باب باشد که او چون مداند کدام حم طریق دارد و کدام حم طریق ندارد چه در جای که
اماره بر حم واقع داشته باشیم و چه جای که اماره نداریم و مثلا از قبیل اصول محرزه باشد که مجتهد در هر دو تنزیلا عالم
به حم واقع است. در ادامه مگویند تلاش عام این است که به حم واقع برسد نه اینکه سراغ مجتهد برود و بوید در این

مورد آیا اماره داریم یا نه؟ اگر اماره داریم چه امارهای است؟

به بیان دیر مرحوم حل در مقام اشال به مرحوم آخوند گفتند در مواردی که مجتهد عالم به حم واقع نیست مثلا اماره ظنیه
یا استصحاب دارد نوئید رجوع مقلد به مجتهد از باب عالم بودن مجتهد به قیام و عدم قیام اماره یا عالم به وجود طریق یا عدم
آن است بله باید بوئید رجوع از این باب است که مجتهد تنزیلا عالم به حم واقع است و وقت از حم واقع إخبار مکند،

رجوع مقلد هم از باب رجوع به خبر مجتهد و فتوای مجتهد بر او حجیت دارد.[1]

دیدگاه مرحوم حل بررس

به نظر ما جواب که ایشان از کلام مرحوم آخوند مدهند اصل مبنای خودشان را تضعیف مکند به این بیان که در مانحن فیه

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2189
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2183
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


مجتهد یا علم، یا اماره و یا اصول محرزه نسبت به حم واقع دارد. اما فرض اشال در جای است که خود مجتهد مگوید هر
چند من نسبت به واقع جاهل هستم ول عالم هستم که در این مسئله یا این خبر و یا این اصل محرز وجود دارد؛ در نتیجه اینکه

شما مسئله تنزیل را مطرح کردید صحیح نیست چون اولا مجتهد از واقع خبر ندارد و نسبت به آن خبر نمدهد و ثانیاً مقلد به
جهت إخبار مجتهد از واقع به او رجوع نمکند بله مگوید من به مجتهد رجوع مکنم تا ببینم وظیفهام چیست.

در این بحث ظاهراً کلام مرحوم آخوند طبق صناعت صحیح است یعن رجوع مقلد در مواردی که روایات یا اصول محرزه مثل
استصحاب وجود دارد از باب رجوع به کس است که عالم به قیام الحجة است؛ چون اولا مجتهد از واقع خبر ندارد و ثانیاً

مجتهد إخبار از واقع نمکند و ثالثاً مقلد دنبال کشف واقع نیست.

ادامه بیان دیدگاه مرحوم حاج شیخ حسین حل و بررس آن

م که در نتیجه سوم از مرحوم آخوند ذکر کردیم حاشیهای دارند که مرحوم حل در کلام نتیجه چهارم: مرحوم اصفهان
فرماید این کلام هم نافع نیست. ایشان به نقل از مرحوم اصفهان مگوید برای رجوع به مجتهد قیام حجت بر حم نزد او کفایت

مکند چون ملف نیاز به منجز و معذر دارد و همین که حجت در نزد مجتهد قائم شده باشد منجزیت و معذریت در آن وجود
دارد.

عین عبارت مرحوم اصفهان در حاشیه مطلب آخوند این است که ایشان فرمودهاند مقبوله عمر بن حنظله دلالت بر اینکه مرجع
تقلید باید عارف به احام باشد؛ چون تعبیر «عرف احامنا» ظهور در این معنا دارد پس مجرد عالم بودن به موارد قیام الحجة

عل الاحام کاف و درست نیست؛ در نتیجه باید بوئیم مراد از این تعبیر رجوع ملف از باب رجوع به حجت است و عرف
احامنا یعن حجت بر احام دارد.

بعد مگویند توجیه که ما ذکر کردیم از توجیه که مرحوم آخوند ذکر کردند بهتر است چون مبنای آخوند در باب تقلید رجوع
جاهل به عالم است و در این موارد که مجتهد عالم به حم واقع نیست آخوند توجیه مکند و مگوید چون عالم به قیام الحجة

است پس مشود رجوع جاهل به عالم. اما مرحوم اصفهان مگویند حقیقت تقلید رجوع من لیس له الحجة إل من له الحجة
است و باید علم را کنار بذاریم و نزد عقلاء هم این مسئله وجود دارد.[2]

مرحوم حل دو اشال به کلام مرحوم اصفهان دارند که به حسب ظاهر و با توضیح که نسبت به کلام مرحوم اصفهان داریم
ی مقدار ب ارتباط به فرمایش ایشان است:

اشال اول: مجرد حجة تنها موجب منجزیت و معذریت است و موجب علم به حم نمشود.

اولا اصفهان نفت این مسئله موجب علم به حم مشود و ایشان فقط مسئله رجوع جاهل به عالم را تبدیل به عنوان دیری
حجت قائم شود این علم تنزیل ال با حرفهای خودتان منافات دارد که گفتید وقتکند که مسئله علم کنار برود. ثانیاً این اشم

وید در مورد این خبر اگر آخوند مسلب ر اینکه مرحوم حلم؟ مگوئید لا توجب کونه عالماً بالحاست چطور اینجا م
شدیم فقط گفتیم منجز و معذر موجب این حم نمشود و اگر شیخ مسل شدیم گفتیم این جعل حم مماثل مکند اینجا علم به

حم را برای ما مآورد که شاید مراد حل این باشد.

اشال دوم: اگر فرض کنیم حجت علم به حم برای مجتهد آورد، اما این علم برای خود او حجیت دارد برای مقلدش حجیت
ندارد.



به نظرم اگر دقت در عبارت اصفهان بشود این دو اشال وارد نیست.[3]

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین.

[1] ـ «كما أنّه لا حاجة إل ما تلّفه صاحب الفاية ف مبحث الاجتهاد و التقليد من توجيه رجوع المقلّد إل المجتهد ف موارد
ة الشرعية علأنّه عالم بموارد قيام الحج إ م الواقعبالح ًمية بأنّه و إن كان ذلك المجتهد جاهالشبهات الح الأمارات ف

الأحام، فيون من رجوع الجاهل إل العالم الخ. فإنّك قد عرفت أنّ رجوعه إليه ف موارد الأمارات بل و الاصول التنزيلية إنّما هو
رجوع إليه باعتبار إخباره عن الحم الواقع الذي أحرزه بذلك، فإنّه يون عالماً بالحم الواقع تنزيً بواسطة قيام الحجة

الشرعية عليه عنده، لا من باب أنّه عالم بموارد الطرق، إذ هم العام إنّما هو السؤال عن الحم الواقع لا السؤال عما قامت عليه
الطرق.» أصول الفقه، ج‏12، ص: 178 و 179.

[2] ـ «كما أنّ ما نقّحه المرحوم الأصفهان ف حاشيته عل هذا المقام من الفاية من الاكتفاء بونه عارفاً بالحم أو عالماً به
بقيام الحجة عنده عل الحم لونها محقّقة لتنجيز الواقع و موجبة لسدّ العذر ف مخالفته، غير نافع.» أصول الفقه، ج‏12، ص:

.179
[3] ـ «أما أو: فلأنّ مجرد قيام الحجة الموجبة لعدم المعذورية و للتنجز لا توجب كونه عالماً بالحم. و ثانياً: أنّ مجرد كون
ح به فبنحو العناية، كما صر شخص آخر إ حق المقلّد، لأنّ كون الشخص عالماً غير نافع ف حق الشخص عالماً لا ينفع ف

حاشيته الثانية.» أصول الفقه، ج‏12، ص: 179.


