
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مبحث تعادل و تراجيح » بررس روايات تعادل و تراجیح »

در تاریخ ۲۵ آذر ۱۳۹۸

تعادل و تراجيح
جلسه 46 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مباحث گذشته

احتمال اول که همان تخییر اصول یا تخییر در حجیت باشد را در کلام امام (رضوان اله تعال علیه) بررس کردیم و گفتیم
ایشان این احتمال را رد کردند.

در احتمال دوم ایشان مفرماید بوئیم مراد از سعهای که در روایات و اخبار تخییر مطرح شده همان سعهای است که در ادله
برائت هم آمدهاست؛ خصوصاً با توجه به این نته که در اخبار تخییر ‐ روایت حسن بن جهم‐ امام هشتم (علیه السلام) جهل به

واقع را در موضوع قرار دادهاند.

به بیان دیر همانطور که الناس ف سعة ما لا یعلمون موضوع برای برائت است در مانحن فیه هم فإذا لم تعلم فموسع علیه
بأیهما أخذت هم عنوان و لسان سعه را دارد و شارع متعال در فرض خبرین متعارضین چون انسان ش در واقع پیدا مکند

تخییر این چنین برای او قرار دادهاست.

دیدگاه صاحب کتاب المغن ف الاصول نسبت به احتمال دوم و بررس آن

استاد بزرگوار ما (دام ظله) در کتاب المغن ف الاصول صفحه 287 در این بحث کلام امام را در ضمن ی از اقوال مطرح در
بحث ذکر کرده و مفرمایند ی از اقوال این است که بوئیم تخییر در اخبار تخییر، مثل الناس ف سعة ما لا یعلمون است در

حالکه این حرف صحیح نیست.

ایشان ظاهراً سه اشال مطرح مکنند که اشال اول در حقیقت بیان مدعای حضرت امام (قدس سره) است و اشال نیست.
عمده دو اشال دیری است که در کلام ایشان ذکر شدهاست.

اشال اول: اگر بخواهیم از اخبار تخییر، برائت و سعه را استفاده کنیم مستلزم تخصیص غیر ممن است به این بیان که از
این اخبار یا تخییر را استفاده مکنیم و یا اینکه مگوئیم دلالت بر تخییر ندارد و باید قائل به تساقط شویم. روی فرض تساقط و
در صورت امان باید به عام یا اطلاق فوقان رجوع کنیم. اگر مراجعه به عام یا اطلاق ممن نبود، در مرحله بعد ابتدا به اصول
عملیه شرعیه و سپس به اصول عملیه عقلیه باید مراجعه کرد. در نتیجه بیان شما یعن دلالت روایات تخییر بر برائت شرع باید

در جای باشد که عام یا مطلق فوقان نداشته باشیم در حالکه چنین نیست.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2189
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2183
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


ایشان مفرمایند این بیان مواجه با دو اشال است: الف‐ جواب امام (علیه السلام) به عنوان قانون بیان شدهاست و این بیان
با قانونیت این حم سازگاری ندارد چون تخصیص در مورد آن معنا ندارد. به بیان دیر وقت امام در مقام بیان قانون هستند
باید تمام قیود را ذکر کنند و وقت قیودی که شما ذکر کردید در آن ذکر نشدهاست نمتوان آنها را به بیان ایشان اضافه کرد.

فرمایند اگر عام یا مطلق فوقانب‐ کلام امام (علیه السلام) مطلق است و در آن تفصیل وجود ندارد به این بیان که ایشان نم
نبود موسع علی بله مفرمایند چه عام فوقان داشته باش و چه عام فوقان نداشته باش موسع علی. به بیان دیر ترک

الاستفصال حم اطلاق مقام دارد.

نقد استاد بر اشال اول صاحب کتاب المغن و دفاع از مرحوم امام

به نظر ما بر کلام ایشان سه اشال وارد است: الف‐ ظاهراً در کلام استاد بزرگوار ما خلط واقع شدهاست به این بیان که
فرمایند مسلماً از اخبار تخییر، تخییر اصولروشن نشدهاست. امام در صدر مطلب م (ه علیهرضوان ال) امام مقصود اصل
استفاده مشود نه تخییر فقه. در ادامه مفرمایند بحث در این است که تخییر اصول به چه معناست؟ ی معنا این است که
بوئیم تخییر اصول یعن جعل طریقیت و حجیت برای احد الخبرین که ایشان این بیان را رد کردند. معنای دیر این است که

بوئیم لسان روایات تخییر مانند لسان برائت شرعیه است نه اینکه بویند مخواهیم از روایات تخییر، برائت شرع را استفاده
کنیم.

بله اگر گفتیم مقصود برائت شرع است یعن وقت دو روایت با هم تعارض کردند و ش در واقع داشتید، نسبت به واقع برائت
جاری کنید اشال ایشان تا حدی وجاهت پیدا مکند.

به بیان دیر ایشان نمگویند اینجا برائت شرعیه جاری است بله مفرمایند این لسان مثل آن لسان است و موضوع هر دو
ش است، یعن در برائت شرع وقت نسبت به واقع شاک و جاهلیم، الناس ف سعة ما لا یعلمون را نسبت به واقع جاری

مکنیم؛ اینجا هم موسع علی را بالنسبة إل الخبرین جاری مکنیم؛ یعن امام (قدس سره) مخواهند تخییر بین الخبرین را
مطرح کنند؛ در نتیجه آنچه در برائت مگوئیم که برائت در جای است که عام یا مطلق فوقان نداشته باشیم در مانحن فیه

مطرح نمشود.

بله در کتاب المغن از مرحوم سید یزدی نقل شده که ایشان مفرماید تعبیر موسع علی یعن لازم نیست به هیچکدام از دو خبر
عمل کنیم. البته این احتمال خیل ضعیف است.

اگر عبارت مرحوم امام (رضوان اله تعال علیه) به دقت بررس کنیم از آن سه نوع تخییر استفاده مشود: الف‐ تخییر در
حجیت یعن جعل احدهما حجةً و طریقاً. در این نوع تخییر واقع همان است که مجهتد آنرا أخذ م کند. ب‐ تخییر اصول در

عمل به خبرین یعن جعل حجیت در کار نیست و فقط تخییر در مقام عمل مطرح است. ج‐ تخییر فقه یعن تخییر بین الحمین
مثل تخییر بین القصر و الاتمام. البته نوع چهارم برای تخییر هم وجود دارد که تخییر عقل در دوران بین محذورین است.

به بیان دیر سه نوع تخییر شرع و ی نوع تخییر عقل داریم. تخییر شرع یا فقه و یا اصول است. تخییر اصول هم بر دو
گونه است که مجموعاً سه تخییر مشود. ی تخییر هم تخییر عمل عقل است که در این گونه تخییر کاری به شرع نداریم مثل

.انجام بده گوید تو مخیری که هر کدام را خواستدوران بین محذورین که عقل م

خلاصه اشال ما به فرمایش ایشان این است که اگر مراد و مقصود امام بیان باشد که ما عرض کردیم و ظاهر عبارت ایشان
هم همین است، اشال شما بر ایشان وارد نیست.



ب‐ سلمنا برداشت شما از کلام ایشان صحیح باشد مر حم که قانون شد، قابل تخصیص نیست؟ ما احام قانون بسیار
زیادی داریم که بعداً تخصیص و تقیید مخورد.

ج‐ فرض مسئله در جای است که عام فوقان وجود ندارد به این بیان که مفروض روایات جای است که مرجحات مثل
موافقت کتاب، مخالفت عامه و... مطرح شدهاست و سائل مگوید دو روایت من جمیع الجهات مساویاند یعن عام و مطلق

فوقان نداریم؛ لذا حضرت مگویند اذن فتخیر.

به نظر ما اشال اول ایشان به فرمایش مرحوم امام وارد نیست.

اشال دوم: سلمنا از اشال قبل تنزل کنیم و بوئیم از روایات سعه به معنای برائت استفاده مشود، لازمهاش احداث قول
ثالث است در حالکه این مسئله مخالف با اجماع قطع امامیه بله اتفاق الطایفه قاطبةً است. بیان اشال این است که دو

دسته دلیل داریم: الف‐ عام و مطلق فوقان: این ادله لزوم عمل دارند اعم از اینکه در مورد خبرین متعارضین باشند یا نباشد.
ب‐ روایات که تعبیر سعه در آنها وجود دارد: اگر از این روایات برائت را استفاده کردیم به این معناست که برائت جاری است

اعم از اینکه عام فوقان موجود باشد یا عام نباشد و در نتیجه رابطه این دو دسته دلیل عام و خاص من وجه است.

به بیان دیر از ی طرف عام فوقان اعم از این است که در مورد خبرین متعارضین یا غیر خبرین متعارضین باشد از طرف
دیر مورد روایات سعه در خبرین متعارضین است اعم از اینکه عام فوقان باشد یا نباشد؛ پس نسبتشان عام و خاص من

وجه است و در ماده اجتماع تعارض مکنند؛ قاعده در تعارض عام و خاص من وجه، الالتزام بأحد قولین است یعن یا باید بر
طبق عام فوقان و یا بر اساس برائت عمل کنید و اگر طبق برائت عمل کردید احداث قول ثالث و مخالف با اجماع قطع است.

نقد استاد بر اشال دوم صاحب کتاب المغن و دفاع از مرحوم امام

همان مطلب که در نقد بر اشال اول ایشان مطرح کردیم اینجا هم مطرح است به این بیان که امام (رضوان اله تعال علیه)
نمخواهند برائت بما ه برائت استفاده کند بله مخواهند تخییر را به مثل لسان ادله برائت قرار بدهند و این اشال ناش از

این است که اساس فرمایش امام آن طوری که عرض کردم روشن نشدهاست.

به بیان دیر متعلق ش در برائت نسبت به واقع است اما در مانحن فیه متعلق ش در خبرین است نه ش در واقع لذا
احداث قول ثالث معنا ندارد چون در اینجا مگوئیم نتیجه تخییر برائت است نه اینکه به معنای برائت باشد.

توان ارائه داد و آن اینکه نتیجه تخییر اصولم (علیه ه تعالرضوان ال) ری برای فرمایش امامکه ذکر شد، بیان دی با مطالب
سعة ما لا یعلمون است اینجا هم ف همانطور که در برائت الناس ف برائت باشد؛ یعن برائت است نه اینکه خود تخییر اصول

سعة من العمل بأیٍ من الخبرین وجود دارد و نتیجهی هر دو مشترک است.
و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین.


