
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » کتاب الحج (ادامه بحث استطاعت) »

در تاریخ ۰۸ دی ۱۳۹۸

كتاب الحج
جلسه 52 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

در این مسئلهای که در آن وارد شدیم استطاعت عنوان موضوع را دارد و قاعده دلالت بر این دارد همان طوری که ایجاد و
تحصیل موضوع لازم نیست حفظ موضوع و ابقای آن هم لازم نیست، مثل مثال حضر در مسئله صوم ماه رمضان. بعد گفتیم
هفت راه ذکر شده که در خصوص مسئله استطاعت و در باب حج گرچه تحصیل استطاعت لازم نیست اما اینجا باید خلاف
قاعده عمل کرده و بوئیم ابقای آن واجب است. اگر ی راه از این هفت راه را بتوانیم تتمیم کرده و بپذیریم بعد که نتیجه این
مشود که پس ابقای استطاعت واجب است. مرحله سوم بحث آن است که در چه زمان و از چه زمان واجب است؟ مبدأ

وجوب کجاست؟

نته دیر آن که ی از دیدگاههای محم مرحوم نائین آن است که تمام شرایط وجوبیه داخل در موضوع است؛ یعن شرط اگر
مربوط به وجود باشد ربط به موضوع ندارد مثل طهارت، ول اگر شرط از شرایط وجوبیه باشد (یعن مگوئیم تا این شرط
نیاید وجوب نمآید) پس این مشود داخل در موضوع. موضوع وجوب حج برای چه کس است؟ ملف موضوع است یا

موضوع نیست، تا ملف نباشد وجوب نمآید. شما در فقه خواندید موضوع علم فقه ملف است، انسان بالغ، انسان ملف،
حال در حج مگوید: ملف مستطیع این داخل در موضوع است، لذا استطاعت مسلم عنوان موضوع را دارد. قاعده اول این

است همان طوری که ایجاد موضوع لازم نیست، بعد از این که موضوع موجود شد حفظش هم لازم نیست؛ یعن ابقاءش هم
لازم نیست.

گفته شد هفت راه (بر حسب آنچه در کلام مرحوم شاهرودی آمده) ذکر شده که با ی از این راهها بوئیم اینجا مخواهیم
خلاف قاعده عمل کنیم و بوئیم گرچه استطاعت موضوع است و تحصیلش لازم نیست اما وقت موجود شد حفظ و ابقاءش

لازم است. اگر در همه این راهها خدشه کردیم که هیچ، اما اگر ی از این هفت راه تثبیت شد نتیجه این مشود حفظ موضوع
لازم است، بعداً مرحله سوم بحث مکنیم که حفظ این موضوع از چه زمان لازم است؟ به عنوان مثال، موضوع وجوب زکات
آید و باید پرداخت شود ولرسید بلافاصله وجوب م توانید کاری کنید که به حد نصاب نرسد، اما وقتنصاب است، حالا م

متوانید کاری کنید که موضوع محقق نشود. این ی قاعده است در فقه هم موارد زیادی دارد.

به نظر ما روی این قاعده نباید بوئیم در اینجا ظهور دارد در این که در حدوثش فقط دخالت دارد یا در بقاءش هم دخالت دارد،
خود این قاعده مگوید: موضوع در وجود حم حدوثاً و بقاء دخالت دارد. حال اگر ی جا ی دلیل خاص بر خلاف قاعده

آمد دست از آن برمداریم.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2190
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


راه پنجم

مرحوم شاهرودی در راه چهارم از طریق مقدمات مفوته وارد شده، در راه پنجم از راه واجب معلق وارد مشود. بیانش این
استطاعت آمد وجوب فعل گوئیم وقتگوئیم استطاعت با همه خصوصیاتش محقق بشود، در واجب معلق مم است که وقت

است اما واجب استقبال است؛ یعن در واجب معلق انفاک بین زمان وجوب و زمان واجب است، بعد مستدل مخواهد
اینطور بوید: وقت استطاعت مآید وجوب حج تنجز پیدا مکند، وقت تنجز پیدا کرد عقل مگوید: «تعجیز الانسان نفسه عن
الحم المنجز قبیح»؛ اگر ی حم برای شما منجز شد، شما بعد التنجز بخواه خودت را از این حم منجز محروم کن از

امتثالش و خودت را تعجیز کن این قبیح است. لذا وقت قبیح است همین حم عقل اینجا مگوید حفظ این استطاعت و ابقای
این استطاعت لازم است و حق این که این استطاعت را از بین ببری نداری.

تفاوت راه چهارم و پنجم

در راه چهارم بحث مقدمه مفوته است، در مقدمه مفوته تنجز لازم نیست، فعلیت وجوب و حم لازم نیست، قبل از اذان ظهر
هنوز وجوب نماز ظهر امروز برایتان نیامده اگر ی آب قبل از اذان داری و مدان که اگر آن را دور بریزی در وقت اذان آب

برای وضو گرفتن نداری، در آنجا هم فقها از راه مقدمات مفوته وارد شده و مگویند: عقل حم مکند به قبح تفویت مقدمه
دارد، ول آنجا هنوز وجوب نیامده، اما در واجب معلّق از راه تنجز وجوب مخواهیم بوئیم وقت کس واجب معلّق را قبول

دارد (یعن انفاک بین زمان وجوب و واجب را پذیرفته) مگوید: مشود وجوب الآن باشد و واجب هفت ماه، هشت ماه دیر
باشد.

حال که انفاک را پذیرفت اگر الآن وجوب هست این وجوب منجز است، وقت منجز است موضوع برای حم عقل مشود و
عقل مگوید: تفویت واجب منجز و حم منجز قبیح است، اگر خودتان را عاجز کنید به طوری که نتوانید این واجب را انجام
بدهید قبیح است، لذا طبق این حم عقل باید این استطاعت را ابقاء و حفظ کند. این بیان است که مرحوم شاهرودی به عنوان

راه پنجم دارند.

اشال مرحوم شاهرودی به راه پنجم

مرحوم خوی هم در معتمد از ابتدا این اشال را مکند که چرا ابقاء این استطاعت واجب است؟ بحث از آن قاعده را ندارد و
مگوید: چرا ابقاء این استطاعت واجب است و از همین راه حرمت تعجیز انسان وارد مشود که حرام است انسان خودش را

عاجز از امتثال کند، اما مرحوم شاهرودی این دلیل را رد کرده و مفرماید: این دلیل در صورت تمام است که زاد و راحله
خودش موضوع نباشد و متعلّق موضوع باشد، یا به تعبیر ایشان متعلق المتعلق باشد.

ایشان مگویند: اگر بپذیریم زاد و راحله خودش موضوع نیست و موضوع چیز دیری است و زاد و راحله را بیاوریم داخل در
متعلق المتعلق، در این صورت این استدلال تمام است، اما چه کنیم که بر حسب ظاهر ادله زاد و راحله موضوع است و وقت

موضوع شد قاعده در اینجا جریان دارد.

دو مثال مرحوم نائین

ایشان برای تبیین این مطلب مفرماید: دو فرع است که مرحوم نائین در این دو فرع دو نظر داده؛ یعن در هر فرع ی نظر و
آن دو فرع این که:



1. اگر وقت نماز ظهر شود و انسان طهارت دارد و مداند که اگر این طهارتش را نقض کند آب و خاک برای طهارت ندارد، نه
آب دارد و نه خاک دارد، با این حال مرحوم نائین در اینجا فتوا داده است که متواند طهارتش را (مثلا با خواب) نقض کند.

2. اما اگر وقت نماز داخل شد و وضو و طهارت ندارد، اما آب و تراب هم دارد و اگر این آب را دور بریزد دیر چیزی که با آن
بتواند طهارت پیدا کند ندارد، اگر این خاک را از بین ببرد چیزی که با آن طهارت ترابیه پیدا کند ندارد، مرحوم نائین در اینجا

فرموده است: از بین بردن این آب و خاک جایز نیست.

بنابراین مرحوم نائین در آنجای که متطهر است مگوید: «یجوز نقض الطهارة» هر چند مداند آب ندارد و خاک هم ندارد، اما
در اینجای که متطهر نیست فقط آب دارد و اگر این آب و خاک را کنار بذارد و از بین ببرد دیر چیزی برای طهارت ندارد، در

اینجا مگوید: جایز نیست اتلاف این آب و این خاک، هر کس به این دو فرع ناه کند مگوید: این دو فرع نزدی و شبیه هم
است، پس چرا نائین(قدس سره) دو فتوای مختلف در این دو فرع داده است؟

مرحوم شاهرودی مفرماید: سرش آن است که در فرع اول «طهارت» موضوع است و قاعده مگوید: ابقاء موضوع لازم
ه متعلق المتعلق است و وقتتواند موضوع را از بین ببرد، اما در فرع دوم ماء و تراب جزء موضوع نیست، بلنیست، لذا م
متعلق المتعلق است در اینجا حق ندارد که این را از بین ببرد. ایشان مفرمایند: «والفرق بین المسئلتین هو أنّ عنوان المتطهر

موضوعٌ للحم فلایحرم إذهابه»؛ از بین بردنش حرام نیست چون موضوع است، «اما الماء و التراب فلیسا موضوعین له»؛ اما
آب و خاک، اینها موضوع برای وجوب صلاة نیست، «حت یقال بجواز اتلافهما بل هو متعلق لمتعلق الوجوب و تحقیق ما ذکره

النائین صحة و سقمه موکول ال محله»؛ در کتاب طهارت باید بحث بشود.

گوید: وقتم وقت الوجوب»، مرحوم نائین فرماید: «و المقصود أنّ الموضوع لا یحرم إذهابه و لا یجب إبقائه ولو فبعد م
زمان وجوب آمده موضوع را مشود از بین برد، در واجب تنجیزی مثل نمازی که الآن با آمدنِ وقت وجوبش منجز شده، هم

وجوبش فعل است و هم واجبش فعل است در واجب تنجیزی. وقت در واجب تنجیزی اذهاب موضوع اشال ندارد و
متواند طهارت را از بین ببرد، در واجب تعلیق (که وجوب الآن آمده و واجب پنج شش ماه بعد مآید) به طریق اول باید

بتواند موضوع را از بین ببرد.

بنابراین مرحوم شاهرودی این راه پنجم را نمپذیرند، برخلاف محقق خوئ(قدس سره) که این راه پنجم را پذیرفتند، شاید بسیاری
از فقها این راه پنجم را پذیرفته باشند، از راه واجب تعلیق (البته طبق این مبنا که واجب تعلیق امان دارد که ی از بحثهای

بسیار مهم است که در بحث مقدمه واجب در علم اصول مطرح مشود). بنابراین مرحوم شاهرودی بحث واجب معلّق را
مطرح کردند و مرحوم خوئ قبول دارد، اما خود مرحوم شاهرودی رد کردند.[1]

ارزیاب دو مثال

اشال ما این است که اگر در ی جا وجوب تنجز پیدا کرد، در اینجا تعجیز قبیح است که انسان خودش را عاجز کند از این که
نتواند امتثال کند و درست است مرحوم نائین بین این دو مسئله فرق گذاشتند، اما اولین اشال این است که مر ما باید این

ال کنیم که «لا فرق بین المسئلتین»؛ زیرا ما یاش این فرق را گذاشتند که باید به مرحوم نائین فرق را بپذیریم؟! مرحوم نائین
دلیل داریم و آن «تعجیز الانسان نفسه عن الامتثال» است، این دلیل مگوید: اگر تو طهارت داری و آن را نقض کن بعداً

.آن طهارتت را نقض کن متطهر بشوی قبیح است که بخواه تواننم

بنابراین، این فرق گذاشتن طبق فتوای مرحوم نائین است و اینطور نیست که بوییم روایت مگوید: اگر کس وقت داخل شد و



داند اگر طهارتش را از بین ببرد آب و خاک هم برای طهارت ندارد نقض طهارت برای او جایز است! روایتوضو داشت، م
نداریم، بله ایشان طبق قاعده این سخن را مطرح کرده است. پس فرق بین این دو مسئله نیست و اگر طبق قاعده است

قاعدهتان چیست؟ اگر قاعده این است که اذهاب الموضوع جایز است، پس در هر دو صورت باید جایز باشد.

به بیان دیر، بین موضوع و متعلق الموضوع یا بین متعلق و متعلق المتعلق چه فرق وجود دارد؟! فارق چیست؟ برای ما فارق
جز این که ی لفظ را بیاورید و بوئید متطهر موضوع است، آب متعلق الموضوع است، فارق نیست؛ زیرا دلیل شامل هر دو
مشود، دلیل مگوید: «تعجیز الانسان نفسه عن الامتثال بعد تحقق الوجوب حرام و قبیح»، وقت مگوید: «حرام و قبیح لا فرق

بین المسئلتین».

به نظر ما اشال اصل در اینجا که مرحوم شاهرودی را به این نتیجه منته کرده آن است که گویا ایشان فرق بین این دو مسئله
را مسلم گرفته است و حال آن که مسلم نیست، البته باید ی مقدار خودتان تتبع کنید به فتاوا مراجعه کنید، آنجا شاید ملاحظه

کنید که بسیاری از فقها بین این دو فرع فرق نذاشته باشند.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین.

[1] ـ «(الخامس)‐ قد مر سابقا أن الحق هو صحة الواجب المعلق فبمجرد تمامية الاستطاعة و تحققها جامعة للشرائط يحم
بوجوب الحج عليه و لو كان ف أول السنة، لأن الوقت بناء عل هذا المبن ليس دخيلا ف موضوع وجوب الحج كما مر بيانه

مفصلا، فيحم بوجوب حفظ ماله لتحقق موضوعه مقدمة للعمل إذا توقف الحج عليه. و أما إذا لم يتوقف حجه عل صرف المال
بان تمن من الحج متسعا، أو بالخدمة، فجاز له الإتلاف و لن عليه الحج متسعا. و فيه: أنه انما يتم لو فرضنا عدم موضوعية
الزاد و الراحلة لوجوب الحج و كونهما من قبيل متعلق المتعلق. و اما إذا سلمنا موضوعيتهما فلا يتم ذلك. و هذا نظير ما ذكره

المحقق النائين‐ رضوان اله تعال عليه‐ من أنه إذا دخل وقت الصلاة و كان متطهرا جاز له نقض الطهارة و لو مع فرض
فقدانه الماء و أما إذا لم ين متطهرا لن كان عنده مقدار من الماء و انحصر الماء بذلك، أو لم ين واجدا للماء و كان عنده

مقدرا من التراب و لن لم ين له تراب غيره، فلا يجوز له إتلاف ذلك الماء أو ذلك التراب. و الفرق بين المسألتين: هو إن عنوان
المتطهر موضوع للحم فلا يحرم إذهابه. و اما الماء و التراب فليسا موضوعين له حت يقال بجواز إتلافهما بل هو متعلق لمتعلق

الوجوب هذا. و تحقيق ما ذكره المحقق النائين صحة و سقما موكول ال محله. و المقصود هنا أن الموضوع لا يحرم إذهابه و لا
يجب إبقائه و لو ف وقت الوجوب و الواجب المعلق ليس بأول من الواجب التنجيزي و لم يتوهم أحد كون مقتض القاعدة

حرمة السفر ف وقت وجوب الصوم أو الصلاة مع ان وجوبهما تنجيزي. و بالجملة قد تقدم أن البرى لا يدل عل لزوم حفظ
الصغرى و لا فرق ف ذلك بين تسليم الواجب المعلق و إناره.» كتاب الحج (للشاهرودي)؛ ج1، ص: 132-131.


