
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مبحث تعادل و تراجيح » بررس روايات تعادل و تراجیح »

در تاریخ ۲۳ آذر ۱۳۹۸

تعادل و تراجيح
جلسه 44 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

تخییر اصول ان اثباتنظریه مختار در ام

بحث در مفاد اخبار تخییر است و اینکه ببینم کدام ی از تخییر فقه و یا حجیت تخییریه که همان تخییر اصول است از آن
استفاده مشود؟

بعد از بیان فرمایش مرحوم محقق نائین و مرحوم شهید صدر (رضوان اله تعال علیهما) این مطلب روشن است که اخبار
تخییر، دلالت بر تخییر فقه ندارند. به نظر ما بر این مسئله دو قرینه وجود دارد:

الف‐ موضوع اخبار تخییر: قبلا گفتیم موضوع اخبار تخییر خبران متعارضان است و این اخبار نمگوید ملف در تعارض دو
خبر از ابتدا مخیر است؛ در حالکه تخییر فقه به تعبیر نائین تخییر بین القصر و الاتمام در مواطن اربعه یا خصال کفاره

است یعن ملف از ابتدا مخیر بودهاست. در نتیجه بهتر است بجای تیه روی عناوین مثل أخذ و یا سعه روی همین مطلب تیه
کرده و بوئیم متعلق این تعابیر امام (علیه السلام) حمین فرعیین فقهیین نیست بله متعلقش خبرین متعارضین است. به بیان

دیر وقت موضوع اخبار تخییر خبران متعارضان است خلاف ظاهر است که آنرا حمل بر تخییر بین الحمین کنیم.

ب‐ تعبیر «من باب التسلیم کان ثوابا»: مرحوم نائین روی کلمه «أخذ» تیه کرد و گفت مقصود، أخذ بأحد خبرین متعارضین
است ول ما روی تعبیر من باب التسلیم کان ثوابا تیه کرده و مگوئیم مقصود حضرت این است که ملف دو راه دارد و هر

کدام را که از باب التسلیم أخذ کند کان ثوابا.

به بیان دیر سؤال این است که آیا در تخییر بین دو حم فرع فقه من باب التسلیم معنا دارد؟ مثلا وقت شارع مفرماید در
مواطن اربعه مخیر بین القصر و الاتمام هستید، آیا کس توهم مکند که وقت مخواه نماز قصر یا تمام بخوان من باب

التسلیم بخوان؟

دیدگاه مرحوم امام در معنای تخییر اصول

امام (رضوان اله تعال علیه) بعد از اینکه مثل مرحوم نائین مفرمایند لا اشال که اخبار تخییر دلالت بر تخییر اصول دارد،
مگویند باید دید تخییر اصول به چه معناست و برای آن سه احتمال ذکر مکنند:

الف‐ تخییر اصول یعن جعل حم ظاهریِ تخییر، بین الخبرین به این بیان که شارع مگوید وقت دو خبر با هم تعارض

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2189
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2183
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


مکنند حجیت را برای احد الخبرین به عنوان حم ثانوی و ظاهری جعل مکنم. به بیان دیر این معنا همان است که در
عبارت مرحوم نائین هم ذکر شده بود و ایشان مگفت تخییر اصول یعن جعل أحدهما حجةً و طریقاً إل الواقع و أحدهما

همان است که شما به آن عمل مکنید.

ایشان به این احتمال دو اشال دارند: 1- اشال ثبوت: طریقیت و کاشفیت قابلیت جعل ندارد؛ چون طریقیت برای ی طریق،
امری ذات است و وقت چیزی ذات شد قابل جعل نیست.

2- اشال اثبات: این اشال همان اشال است که مرحوم خوئ روی مسئله علم تعبدی مطرح کردند. ایشان مگویند اگر
مسئله جعل را مطرح کنید منجر به تناقض مشود چون وقت از ی طرف مجتهدی روایت وجوب را اخذ مکند باید بوئیم

شارع آنرا طریق ال الواقع قرار دادهاست و از طرف دیر هم وقت مجتهدی روایت حرمت را أخذ مکند باز باید بوئیم شارع
روایت حرمت را هم طریق ال الواقع قرار دادهاست؛ در حالکه شارع نمتواند طریق ال المتنافیین و متناقضین را جعل کند.

ایشان برای این اشال دو مؤید ذکر مکنند:

مؤید اول: خبر واحد روی بنای عقلاء حجیت دارد و صرف نظر از تعارض، هر کدام در ذاتشان حجیت و طریقیت ال الواقع
دارند و درست نیست که بوئیم ائمه (علیهم السلام) بعد از تعارض و در ضمن اخبار تخییر مخواهند زائد بر حجیت عقلایییه

که برای خبر وجود دارد، حجیت دیری به نام حجیت تخییریه بیاورند.

مؤید دوم: در صورتکه در خبرین متعارضین ی خبر دارای مزیت و مرجح –مثل موافقت با قرآن‐ باشد همان أخذ مشود.
در این فرض صحیح نیست بوئیم ائمه معصومین (علیهم السلام) برای خبر ذی المزیه و الترجیح جعل ثانوی طریقیت و حجیت

کردهاند؛ چون حجیت در ذات این خبر به استناد بناء عقلا وجود دارد و امام (علیه السلام) به جهت وجود ترجیح آنرا تعیین
مکنند نه اینکه بخواهند برای آن جعل طریقیت و حجیت کنند.

تا اینجا روشن شد، احتمال اول که صریح عبارت فوائد الاصول مرحوم نائین است، هم اشال ثبوت و هم اشال اثبات دارد.

ب‐ تخییر مذکور در اخبار تخییر از قبیل اصل عمل معول علیه عند الش است؛ شبیه تعبیری که در حدیث رفع و ادله برائت
مثل الناس ف سعة ما لا یعلمون داریم که امام (علیه السلام) در این موارد جعل سعه کردهاست؛ به این بیان که حضرت

مفرماید وقت دو خبر با هم تعارض کردند و تو نمدان کدام مطابق با واقع است، من مگویم أنت مخیر بینهما به نحو تخییر
.عمل

به بیان دیر ایشان مفرماید بین حجت إل الواقع و الطریق إل الواقع فرق وجود دارد؛ به این بیان که وقت در باب احتیاط و
در شبهات بدویه مگوئیم احتیاط واجب است، احتیاط حجةٌ عل الواقع، اما احتیاط طریق به واقع نیست کما اینکه بعد از

احتیاط هر چند مدانید به واقع عمل کردید ول نمتوانید بفهمید واقع کدام بودهاست. در مانحن فیه هم همینطور است یعن هر
چند عمل به خبرین متعارضین حجةٌ إل الواقع اما اینها طریق به واقع نیستند چون ممن است با واقع مطابق در بیاید یا با واقع

مطابق در نیاید.

در مقام اشال به این احتمال مفرمایند اگر تخییرِ در اخبار تخییر را از قبیل اصل عمل دانستیم باید بوئیم مثبتاتش حجیت
ندارد به این بیان که فقط باید بوئیم دلالت مطابقاش برای ما اعتبار دارد اما لوازم عقل یا عادیاش حجیت ندارد، در حالکه

هیچ فقیه نمگوید اگر در خبرین متعارضین به خبری أخذ کردید فقط باید به مدلول مطابقاش عمل کنید و حق ندارید به
دلالت التزاماش ملتزم شوید.



ج‐ متفاهم عرف از تخییر مذکور در روایات تخییر این است که شارع مگوید همانطور که اگر این دو خبر معارض نداشت و
شما بر طبق مدلول مطابق و التزاماش عمل مکردید حالا که معارض هم پیدا شدهاست به ی عمل کنید.

به بیان دیر شارع در این روایات در مقام جعل طریق و حم ثانوی یا ایجاد اصل عمل نیست بله روایت در مقام این است که
بفرماید وقت هر کدام معارض نداشت به آن أخذ مکردید حالا هم که تعارض شده همین کار را انجام بدهید چون هر کدام

طریق ذات به واقع دارند.

در اصل چون مبنای امام در اصل اولیه تساقط است مخواهند بفرمایند ولو این اصل از لحاظ عرف وجود دارد ول شارع در
این مورد عرف را تخطئه مکند. البته تخطئه کردن ملازمه با جعل یا تأسیس اصل معول علیه ندارد بله اگر در مقابل عقلاء که

مگویند هیچ کدام بدرد نمخورد بوید ی مفید است کفایت مکند.

مرحوم والد ما در معتمد الاصول که ی از تقریرات درس مرحوم امام است مفرمایند اگر در مورد اصل اول گفتیم عقلا قائل
به تساقطند، شارع نمتواند عقلا را تخطئه کند اما در مقابل عقلاء متوانند شرع را تخطئه کنند، لذا این قول دچار مشل خواهد

شد.[1]

به نظر ما اصل اول در متعارضین تخییر است و این مطلب فقط طبق مبنای مشهور که قائل به تساقط هستند مطرح مشود.
و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ در این بحث غالب عبارات از الرسائل مرحوم امام به آدرس الرسائل، ج‏2، ص: 56 نقل شدهاست؛ ول در عین حال
برخ تعابیر مذکور به جهت روان و روشن یا عدم ذکر در الرسائل، از معتمد الاصول به آدرس معتمد الأصول، ج‏2، ص: 390

نقل شده است.


