
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » کتاب الحج (ادامه بحث استطاعت) »

در تاریخ ۱۰ آذر ۱۳۹۸

كتاب الحج
جلسه 34 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

بحث در مورد کس است که خمس یا زکات بر عهدهاش هست و پول دارد که یا باید این پول را که اندازه حج است، صرف
حج کند یا این که خمس و زکات را ادا کند. گفتیم مسئله چهار صورت دارد: ی صورت این است که این خمس یا زکات در
ذمه این شخص است، صورت دوم این است که تعلق به ی مال معین خارج پیدا کرده و در هر کدام یا حج استقرار دارد یا

حج استقرار ندارد.

گفته شد این چهار صورت را امام خمین(قدس سره) در تحریر ذکر نردند، بله در تحریر فقط مفرماید: «و إن کان علیه
خمس أو زکاةٌ لا یون مستطیعاً»؛ این پول را صرف خمس یا زکات کند و عنوان استطاعت را ندارد، ول گفتیم باید این چهار

فرض را مستقلا بحث کرد که البته اگر حم بعض از این صور روشن بشود حم بعض دیر روشن خواهد شد.

صورت اول

فرض اول این بود که این خمس یا زکات بر ذمه است؛ یعن ی مال بوده به عنوان خمس باید به امام علیه السلام یا مجتهد
جامع الشرایط مداده اتلاف کرده، حال خمس یا زکات بر ذمه آمده و حج هم استقرار ندارد (در حج قبلا اینطور نبوده که در

سالهای گذشته مستطیع شده باشد و نرفته باشد)، الآن ی پول به اندازه زاد و راحله حج پیدا کرده است.

کسان همانند مرحوم سید، امام خمین(قدس سره) و محقق خوی(قدس سره) که فرمودند: دین حال مطالَب مانع از وجوب
حج است، در اینجا مگویند: این خمس یا زکات الآن هم در حم مطالب است و صاحبان خمس الآن بالفعل مطالبه مکنند،

پس حم دین حال مطالَب را دارد. لذا مگویند در اینجا نیز مستطیع نیست، ول طبق دیدگاه برگزیده مسئله به این صورت
نیست.

طبق دیدگاه برگزیده گفتیم بین این صور حال، مؤجل، مطالب و غیر مطالب فرق نیست و در تمام این صور حج بر دین مقدم
است، «الحج واجب و إن کان علیه دین». حال در این مسئله طبق دیدگاه برگزیده دو احتمال وجود دارد:

احتمال اول: اگر بوییم مراد از این دین مطلق دین است؛ یعن سواء که دین به اشخاص باشد یا دین به جهت و عنوان مثل
شود مدیون یکه باید زکات بدهد نسبت به فقرا مدیون است و او م جهت امامت یا عنوان فقرا و در باب زکات آن کس

.(این فقیر معین خارج یعن) نشخص خاص معی عنوان نه ی

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2190
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


گاه اوقات برخ از فقرا از آنهای که باید زکات بدهند به ایشان مگویند من از تو طلب دارم، اما آن شخص طلب ندارد بله
،داشته باشد یا حقوق از این که نسبت حقیق این دین اعم ؛ یعنیا حقوق ر جهت حقیقعنوان فقیر طلب دارد. به تعبیر دی
اگر اینطور گفتیم باز مسئله روشن است که «الحج واجب و إن کان علیه دین»، بعد نتیجه این است که در تمام صوری هم که

مخواهیم بخوانیم حج مقدم است.

احتمال دوم: دومین احتمال آن است که کس بوید این دین در این روایات انصراف به دین شخص دارد و شامل دین به جهت
و عنوان نمشود، اگر ما این روایات را در بحث خمس و زکات و ... منصرف دانستیم و گفتیم شامل اینها نمشود، باز در
اینجا نمتوان به این روایات استناد کرد؛ یعن روایات متعددی هست که حج واجب و مقدم بر دین است اما مربوط به دین

.شود نه حقوقم شخص

به بیان دیر، مگوئیم ی پول هست از ی طرف حج و ی طرف خمس، اگر مبنای ما در باب استطاعت، استطاعت عرفیه
باشد و کس استطاعت را استطاعت عرف بداند، کس که خمس یا زکات بر او واجب است این استطاعت عرفیه برای حج

ندارد. اگر کس استطاعت در باب حج را استطاعت شرعیه بداند الآن اینجا مستطیع است؛ در استطاعت شرعیه ندارد «عدم
وجود الخمس أو الزکاة عل الذمته»؛ یعن شارع نفته است: بر کس حج واجب است که خمس و زکات بر ذمهاش نباشد،

پس این استطاعت شرعیه را دارد از آن طرف این پول را یا باید برای خمس بدهد یا برای حج.

دیدگاه برگزیده

در اینجا این بحثها دائماً جریان پیدا مکند که یا قائل به تعارض مشویم (که دیدگاه برگزیده همین است) و مگوئیم: دلیل
وجوب خمس با دلیل وجوب حج در اینجا و در این مورد واحد تعارض مکند و وقت تعارض کرد طبق نظر ما قاعده ثانویه در

الگوئیم اینجا مخیر است این پول را برای خمس بدهد یا حج، اگر با این پول به حج رفت اشباب تعارض تخییر است، م
ندارد، حجش هم صحیح است. قاعده اولیه را هم تخییر مدانیم.

باز طبق مبنای مرحوم سید، امام خمین(قدس سره) و محقق خوئ اگر کس با این پول حج رفت این حجش حجة الاسلام
نیست بله متعین است که صرف خمس کند، اما اینجا که رسیدیم و مگوئیم «الحج واجب و إن کان علیه دین»، اگر گفتیم

دین اختصاص به دین شخص دارد و همچنین استطاعت، استطاعت شرعیه است، طبق این دو مبنا بین دلیل وجوب اداء
خمس و دلیل وجوب الحج تعارض و تخییر مشود.

به این معنا که اگر خواست این پول را برای خمس بدهد و اگر برای خمس داد پول ندارد به حج برود، موضوع وجوب حج هم
از بین مرود، اگر پول را برای حج داد آن وقت همان طوری که در دین این را گفتیم اینجا هم مگوئیم این الآن نسبت به اداء
خمس مشود فاقد، مشود معسر و «فنظرةٌ إل میسره» در اینجا مآید. تو الآن پول نداری خمسات را بده چطور شارع

میسرة»، اما در جای گوید اگر مدیون قدرت ادا ندارد «فنظرة إلاز مردم دین دارد م کس که شخص به ی متعال در جای
که مسئله خودش هست و مسئله خمس است، «فنظرة إل میسرة» نمآید؟! به طریق اول مآید.

بنابراین، وقت شارع راجع به مال دیران مگوید مهلت بدهید و تقریباً مسلم مولوی هم هست، اما اینجا مولویای است که
عنوان ارشادی دارد؛ یعن این شخص ندارد و مهلتش بدهید، اینجای که شخص پولش را برای حج مخواهد بدهد و داد،

مشود معسر؟ شارع اینجا به طریق اول باید بوید تو مهلت داری هر وقت پیدا کردی خمسات را بپرداز. حال اگر کس گفت
اینجا باب تعارض نیست و باب تزاحم است، اینجا ما ی طرف حق الناس و ی طرف حق اله نداریم، بله خمس همهاش

حق اله است، «أنّما غنمتم من شء فأن له خمسه و للرسول و لذی القرب»[1]، این خمس برای خداست، در طولش برای



رسول خدا(صل اله علیه وآله) و برای امام علیه السلام است.

آن مطلب که ما اختیار کردیم که بوئیم حج را مقدم کند و مراد از «دین» در «و إن کان علیه دین»، مطلق است نتیجهاش این
است که حج بر زکات مقدم مشود و مؤیدش همان روایات مشود که «الحج مقدم عل الزکاة و العتق و الصدقة» و سایر

امور.

ما مسئله تزاحم بین حق اله و حق الناس را مفصل بحث کردیم، گفتیم نه دلیل داریم بر تقدیم حق الناس بر حق اله و نه دلیل
بر عسش داریم، یختلف باختلاف الموارد، اما مثل مرحوم خوئ که مفرمایند حق الناس بر حق اله مقدم است اینجا ایشان
دچار چالش مشود؛ یعن ایشان باید بین خمس و زکات تفصیل داده و بوید: اگر ی پول دارد خمس بدهار است، خمس

حق اله است و حج هم حق اله است هیچ کدام فرق نمکند، اما اگر زکات بدهار است و با آن پول مخواهد حج برود
زکات بر حج مقدم است چون زکات حق الناس است.

اند، درست است در یالبته باید توجه داشت که حج، از واجبات بدنیه و مالیه است، اما خمس و زکات هر دو واجب مال
جهات فرق دارد ول بالأخره شارع هر دو را قرار داده، حالا بوئیم شارع خودش مآید، ی وقت روایت داریم که عقل ما

نمرسد و مگوید در تزاحم بین زکات و حج، زکات مقدم است و اصلا همان روایات که مگوید: حج بر زکات مقدم است
خودش ناف آن مبنای مرحوم خوئ است.

مرحوم سید مفرماید: در همین جا که بر ذمه تعلق پیدا مکند حج قبلا مستقر نبوده، پس «لا یون مستطیعاً».

تفاوت کلام محقق خوئ با مرحوم سید

مرحوم خوئ مفرماید: «بل هو مستطیع کما مر»، طبق این مبناست سید(قدس سره) که مگوید مستطیع نیست استطاعت را
عرفیه گرفته، اما مرحوم خوئ که مفرماید مستطیع استطاعت شرعیه را گرفته، بعد مفرماید: «لنه یجب صرف المال
فیهما»؛ این مال را باید در خمس و زکات صرف کند «و بالصرف تزول الاستطاعة»[2]؛ وقت صرف کرد استطاعت زائل

مشود.[3]

أو زکاةٌ» مثل دین حال بوده و مستطیع نیست، مرحوم خوی گوید: «إن کان علیه خمسدر همین مسئله مرحوم سید م
مفرماید: وقت این دین را داد و صرف کرد از استطاعت خارج مشود. ظاهر عبارت سید این است که به نفس این که ذمهاش

مشغول به خمس یا زکات هست این مستطیع نیست، اما مرحوم خوئ مفرماید نه، این مستطیع مشود منته روی مبنای
است، اما چون سید(قدس سره) استطاعت را عرف است و حق با مرحوم خوئ گوید استطاعت شرعخودش چون م

مگیرد به نفس این که ذمهاش مشغول به خمس و زکات هست این دیر مستطیع نیست.

ال والد معظَّم(قدس سره) بر مرحوم خویاش

لذا ی اشال را مرحوم والد ما بر مرحوم خوئ کردند اشال واردی نیست. مرحوم والد ما در شرح تحریرشان مفرماید:
«ثم إن الظاهر أن مراد من علل التقدم (یعن تقدم خمس و زکات را) بعدم الاستطاعة أن نفس ثبوت الدین أو الخمس أو الزکاة
مانعةٌ عن تحققها»؛ خود خمس و زکات مانع از تحقق استطاعت است. بعد مفرمایند: «فما ف کلام بعض الاعلام[4] من أنه
بالصرف تزول الاستطاعة لا وجه له ظاهراً»[5]؛ ایشان به محقق خوی(قدس سره) اشال مکنند، ول به نظر ما این اشال

وارد نیست؛ چون سید طبق استطاعت عرفیه پیش مآید و مرحوم خوئ روی استطاعت شرعیه جلو مآیند.



صورت دوم

فرض دوم این است که خمس و زکات بر ذمهاش هست و حج استقرار پیدا کرده است. در اینجا مرحوم سید مفرماید: «یجء
الوجوه المذکوره من التخییر أو تقدیم حق الناس أو تقدیم الاسبق»؛ آن وجوه در اینجا مآید؛ یعن اینجا مسئله تخییر مطرح

مشود یا تقدیم حق الناس، تقدیم اسبق خطاباً، همین مرجحات باب تزاحم. اینجای که حج استقرار پیدا مکند. قبلا گفتیم که
مرحوم سید فقط ی جا مسئله تزاحم را پذیرفت و آن در جای است که حج استقرار پیدا مکند، اما محقق خوئ(قدس سره) و

دیران که تزاحم را قبول کردند حت در صورت عدم استقرار قبول کردند، ول مگوید: فرق بین استقرار و عدم استقرار روی
نظر سید همین تزاحم و عدم تزاحم است.

بنابراین طبق مبنای کسان که در تزاحم استقرار و عدم استقرار فرق نمکند، نباید این تفصیل ذکر شود، بله این تفصیل طبق
مبنای خود سید(قدس سره) است که فقط در فرض استقرار تزاحم است. لذا به صورت مستقل ذکر کرده است. این دو فرض

در جای که خمس یا زکات بر ذمه است.

دو فرض داریم: آنجای که خمس در این مال معین خارج است که ی این است که حج مستقر باشد و ی هم مستقر نباشد.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین.

[1] ـ سوره انفال، آیه 41.
[2] ـ العروة الوثق (المحش)، ج4، ص: 381.

[3] ـ نته: فقه خیل مشل و دقیق است، نمشود آدم بدون دقت عبور کند، واقعاً مشل است همان که گفتند مرحوم حاج
احمد آقا به امام عرض کرده بود این درسهای که شما خواندید فقه، فلسفه، عرفان و تفسیر و در همه آنها تبحر دارید کدام از

همه مشلتر است؟ امام فرموده بود فقه. بعد ایشان گفته بود ما که این مقدار دیدیم فقه چیزی نیست، فرموده بود یا نخواندی یا
خواندی و نفهمیدی! واقعش فقه خیل مشل است. الآن همین جا اینه من عرض مکنم باز متأسفانه در فضای مجازی تا

متوانند ریشههای روحانیت که ی از ریشههای اساساش فقه است، چندی پیش برای من ی کس فرستاد ی آقای گفته
وقت برگردیم به زمان شیخ صدوق و شیخ مفید، مجموعه فقه خیل مختصر بوده تمام این بدبختها را فقها از زمان قدما به بعد
برای ما درست کردند این همه کتابها را قطور کردند و این همه حرفهای اضافه زدند! او اصلا نمفهمد که فقه به مرور زمان با

رشد علم به موازات رشد علم رشد کرده است. 15 سال پیش (سال 82 ـ 83) بحث تلقیح مصنوع را بحث کردم و چاپ شده،
الآن که سال 98 هستیم ی از آقایان که کتاب تلقیح مصنوع نوشته بود و برایم آورده بود که از کتاب شما خیل استفاده

کردم، گفت به شما همین اندازه بویم که در این 15 سال انواع جدیدی در تلقیح مصنوع آمده. این انواع جدید را چه کس باید
جواب بدهد؟ حت ی نوعش هم در زمان شیخ صدوق و شیخ طوس و ... نبوده است. بعد نفهمیده و نادان مکنند، مگویند

چه خبر است این بحثها را مکنید. به موازات رشد علم فقه هم رشد کرده، در بحث قضاوت، در بحث پزش. ی کتاب برای
من آوردند سؤالات مربوط به فقه رسانه و هنر، من اول فر کردم ی کتاب تحقیق است، هر صفحهای 10 ال 20 سؤال بود،
حدود 200 صفحه بود، فقط سؤالات در همین مورد، ما زمان قدیم ک رسانه داشتیم؟ اصلا رسانهای در زمان قدیم نبوده اما در

زمان ما این همه رسانه به شلهای مختلف هر روز اضافه مشود.
[4] ـ نته: مرحوم والد ما از قبل از انقلاب وقت کلام مرحوم خوئ را در کتب فقه و اصولشان مطرح مکردند به «بعض

الاعلام» تعبیر مکردند.
[5] ـ تفصيل الشريعة ف شرح تحرير الوسيلة ‐ الحج، ج1، ص: 139.




