
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » کتاب الحج (ادامه بحث استطاعت) »

در تاریخ ۰۶ آذر ۱۳۹۸

كتاب الحج
جلسه 32 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

فرع دوم مسئله 19 تحریر الوسیله

مانده است که قسمت اول آن عبارت است از: «و لا فرق ف ر در این مسئله باققسمت اول مسئله 19 تمام شد. دو قسمت دی
الدَّین بین حصوله قبل الاستطاعة أو بعدها»[1]؛ در این دین که طبق قول حضرت امام یا مرحوم سید در بعض از موارد

مانعیت دارد، فرق نمکند که قبل از استطاعت این دین حاصل شده باشد یا بعد از استطاعت.

دین قبل از استطاعت روشن است؛ یعن این شخص قبلا به کس مدیون بوده و الآن پول پیدا کرد و این پول را هم متواند دین
را بپردازد یا به جای آن حج برود، با این پول مستطیع مشود و این پول هم قابلیت ادای دین دارد و آن بحثهای گذشته (که آیا

اینجا دین مقدم است یا حج مقدم است یا تزاحم) در اینجا مطرح مشود، اما حصول دین بعد از استطاعت به این صورت
است که کس پول به دست آورده و با این پول مستطیع هم شده، اما بعد از این ی دین بر ذمهاش مآید که قبل از حج یا در

زمان حج باید آن دین را ادا کند.

مرحوم سید در عروه وقت مخواهند دین بعد الاستطاعة را مطرح کنند مفرماید: «کما إذا استطاع للحج ثم عرض علیه دین»؛
ی دین بر او عارض شد، به چه طریق؟ «بأن اتلف مال الغیر مثلا عل وجه الضمان من دون تعمد قبل خروج الرفقة»[2]؛ این
شخص مال غیر را عل وجه الضمان اتلاف کرد؛ یعن مجوِزی برای اتلاف هم نداشت اتلاف که ذمهاش مشغول شد. ی وقت

که موضوع برای ضمان است منته اتلاف آید، اما اگر یدهد که در این صورت ضمان نمرا اجازه م شارع إتلاف مال
تعمدی به این اتلاف نداشت.

تبیین جایاه بحث

مرحوم خوئ درباره قید «من دون تعمدٍ» فرمودند: این قید به این معناست که اگر کس بعد از استطاعت عمداً مال دیری را
تلف کند که مجبور شود این پول را برای ضمان بپردازد، مفرمایند اینجا حج بر او مستقر مشود، مثل آن کس است که

مستطیع بشود اما قبل از این که به حج برود خودش عمداً زاد و راحلهاش را از بین ببرد.[3]

به بیان دیر، اگر کس مستطیع شد قبل از این که به حج برود زاد و راحله را اتلاف کرد در اینجا موجب استقرار حج بر او
مشود، اما ی وقت هست که این شخص مستطیع مشود، ول قبل از اینه به حج برود ی تلف سماوی یا ی سیل مآید

و این زاد و راحله را از بین مبرد، آنجا کشف از این مکند که مستطیع نبوده است برخلاف تعمد که اگر با تعمد این زاد و
راحله را از بین برد حج بر او مستقر مشود.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2190
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


ی راه همین است عمداً مال دیری را تلف مکند و باید این پول را به جای حج رفتن به عنوان خسارت بپردازد، اینجا حج بر
از این سه راه را ط شود؛ زیرا محل بحث این است که بین دین و وجوب حج یشود و از محل بحث خارج ماو مستقر م
کنیم: یا دین را مقدم کنیم یا حج را و یا تزاحم را. و این در فرض است که وجوب هر دو فعل باشد، اما در اینجای که عمداً

اتلاف مکند این حج بر او مستقر مشود و این پول هم باید به عنوان خسارت بپردازد و متسعاً حجش را انجام بدهد.

اما اگر «من دون تعمد» باشد؛ یعن در خواب بوده و پایش به وسایل کس بخورد و این از بام افتاد و نابود شد و این هم از
مصادیق اتلاف است؛ چون در اتلاف قصد لازم نیست، اگر کس در خواب مال دیری را تلف کرد ضامن است و «من اتلف

مال الغیر» در اینجا مآید و هیچ فقیه نمگوید چون در خواب بوده و پایش خورده ضامن نیست!

بنابراین مرحوم سید مگوید: کس اول مستطیع مشود و دین بر او عارض مشود «بان اتلف مال الغیر مثلا عل وجه
الضمان من دون تعمدٍ قبل خروج الرفقه (رفقه یعن کاروان) أو بعد خروج الرفقه، قبل أن یخرج هو أو بعد خروجه»؛ قبل از این
رده، مثلاالاعمال»؛ خودش خارج شده اما هنوز اعمال را شروع ن که خودش خارج بشود یا بعد از خروجش، «قبل الشروع ف

در مدینه به میقات رسید و آنجا عمداً مال کس را اتلاف کرد، اگر عمداً باشد عنوان استقرار دارد و اگر عمداً نباشد «فحاله حال
تلف المال من دون دین فإنه یشف عن عدم کونه مستطیعا»؛ اگر چنین اتلاف بشود و تعمد در آن نباشد کشف از این مکند که

مستطیع نبوده است.

بنابراین دیدگاه امام خمین(قدس سره) آن است که در دین که مانع از وجوب حج است فرق نمکند این دین قبل از استطاعت
باشد یا بعد الاستطاعه، منته در تحریر الوسیله مفرماید: «و لا فرق ف الدین»، مرحوم سید مگوید: «ف کون الدین مانعاً من
وجوب الحج»، این تعبیر سید(قدس سره) دقیقتر است، ما این مسئله را در آن دین مطرح مکنیم که مانع از وجوب حج است

بخواهیم ببینیم آیا فرق مکند این دین فقط خصوص آن دین باشد که قبل الاستطاعه است، بوئیم آن دین که قبل الاستطاعه
است اگر کس قبلا مدیون بوده و حالا ی پول پیدا کرد، با این پول هم مستطیع مشود، بوئیم آن دین قبل مانع از وجوب

حج است یا خیر؟ اگر دین بعداً هم عارض شد آن هم مانع است.

به بیان دیر، فقها در این فرع مخواهند بویند: دین که مانع از وجوب حج است فرق نمکند قبل از استطاعت باشد یا بعد
از استطاعت، وگرنه آن دین که مانعیت ندارد اصلا جای توهم فرق در آن نیست. مثلا دین مؤجل هیچ مانعیت ندارد، قبل از

استطاعت بعد از استطاعت، هیچ کدام مانعیت ندارد، بله فقط در دین که مانع از وجوب حج است شاید توهم شود که
خصوص دین قبل الاستطاعة است و شامل دین بعد از استطاعت نمشود؛ یعن ابتدا استطاعت آمده بعد این دین حادث شده،

پس این دین بعد الاستطاعة دیر مانعیت ندارد.

فرمایند: در آن دینو هم مرحوم والد ما همه م (قدس سره)، هم مرحوم خوئبنابراین در اینجا هم مرحوم سید، هم امام خمین
که مانعیت از حج دارد فرق بین قبل الاستطاعة و بعد الاستطاعة نیست، این اصل مسئله است.

دیدگاه محقق خوی(قدس سره)

مرحوم خوئ مفرماید: «الامر کما ذکره [السید] سواء قلنا بالتزاحم کما هو المختار عندنا أو بعدم صدق الاستطاعة کما هو
مختار المصنف»؛ مرحوم سید دین را مانع از وجوب حج مداند که جلوی صدق استطاعت را مگیرد و دین که جلوی صدق

استطاعت را مگیرد فرق نمکند قبل از استطاعت باشد یا بعد از آن. منته بعد از استطاعت به این معناست که شخص از
اول خیال مکرده مستطیع است، بعد از استطاعت کشف از این مکند که از اول مستطیع نبوده است.



بعد مفرماید: «و بالجمله بناء عل ما ذکرنا یقع التزاحم بقاء فإن العبرة بالفعلیة فإذا عرض علیه دین بعد حصول الاستطاعة
گیرد. مثلال مگوید: طبق مبنای ما که این مسئله را روی تزاحم آوردیم ، تزاحم در بقاء استطاعت ش؛ ایشان م«زاحمه بقاء

این شخص ی ماه پیش مستطیع شده و الآن ی دین بر ذمهاش آمد، این دین که الآن بر ذمهاش آمده و باید زود ادا کند با بقاء
الاستطاعة مزاحمت مکند.

به بیان دیر، مخواهیم بوئیم در مسئله استطاعت فرق بین حدوث استطاعت و بقاء استطاعت نیست؛ یعن آن کس برایش
حج واجب است که هم استطاعت بر او حادث شود و هم استطاعتش باق بماند، اما در جای که دین بعد الاستطاعة آمده در

بقاء با استطاعت تزاحم مکند. در نتیجه «و یجری ما تقدم من دون فرقٍ بین کون الموجب للضمان و الدین عمدیاً أو خطئیاً»،
بعد شروع مکنند به این که چرا سید «من دون تعمدٍ» را آورده؟ همان علت استقرار وجوب حج و عدم استقرار را بیان مکنند.

جمعبندی بحث

بنابراین اگر سؤال شود: چرا در دین مانع از استطاعت، فرق بین حصول دین قبل الاستطاعة و بعد الاستطاعة نیست؟ دو دلیل
دارد: 1) مگوئیم در استطاعت همان طوری که حدوثش لازم است بقاءش هم لازم است، 2) تزاحم در بقاء استطاعت شل

مگیرد.

طبق دیدگاه محقق خوی(قدس سره) و مرحوم والد ما (که ایشان هم در این مسئله تزاحم شد)، این مسئله را بردند در باب
تزاحم و مگویند: هر چند آن وجوب حج در اول مزاحم نداشت، اما بعداً استطاعت مزاحم پیدا مکند، حالا که مزاحم پیدا کرد
قواعد باب تزاحم را جاری مکنیم، اما طبق مبنای خود سید(قدس سره) (که تزاحم نشد)، ملاکش در این که دین مانع باشد یا

نباشد صدق و عدم صدق استطاعت بود، ایشان مگوید: کس که اول دین داشته و بعد مستطیع شده این دین مانع از صدق
استطاعت است، کس که اول مستطیع بوده و بعداً دین مؤخر پیدا کرده، این دین مؤخر هم مانع از صدق استطاعت است.

بنابراین دلیل مسئله خیل روشن شد که طبق نظر مرحوم سید، مسئله صدق و عدم صدق استطاعت است و طبق نظریه
تزاحمها کاری به صدق استطاعت اصلا نداریم، بله روی مسئله تزاحمها گفتیم دین مانع از صدق استطاعت نیست، مرحوم
نراق، محقق خوئ(قدس سره)، مرحوم والد ما، مرحوم شاهرودی همه مگویند: استطاعت شرعیه محقق است، ول تزاحم به

وجود مآید منته تزاحم در ما نحن فیه در دین بعد الاستطاعة در بقاء است.

ته مهمسه ن

نته اول: مرحوم سید در دین بعد الاستطاعة مثال زد به اتلاف عل وجه الضمان، مرحوم امام مسئله اتلاف را هم مطرح نردند،
بله تلف را مطرح کردند: «بأن تلف مال الغیر عل وجه الضمان عنده بعدها»؛ یعن ی مال پیش این مستطیع بوده که مال غیر
بوده و در امانت امین باید از مال غیر مراقبت کرده و تعدّی و تفریط نند، اگر این کار را نرد و از بین رفت، «لا یون ضامناً»
و اگر تعدی و تفریط کرد ضامن است. مثال امام(قدس سره) و مرحوم والد ما از مرحوم سید بهتر است و آن توضیحات که در

عبارت سید لازم بود اینجا لازم نیست.

نته دوم: شما وقت مستطیع شدید بر شما واجب است که استطاعت خودتان را حفظ کنید و از باب مقدمه مفوِته حق ندارید
شرط را تفویت کنید. در اصول هم این را گفتیم مقدمه مفوته حرام است و حفظ آن مقدمه واجب است، مثل آن که شما الآن ی

آب را قبل از وقت دارید و هنوز وقت واجب هم نیامده، همه فقها مگویند: حفظ این آب برای طهارت در وقت واجب است.
بله، در واجب مشروط تحصیل شرط واجب نیست، الآن به شما بوئیم برای این که بر شما حج واجب بشود کار کنید تا



مستطیع شوید، هیچ فقیه فتوا نمدهد. تحصیل شرط واجب نیست، اما وقت شرط محقق شد از باب مقدمات مفوِته حفظ این
شرط برای امتثال ذی المقدمه واجب است.

نته سوم: ی گروه از تزاحمها مگویند: اصلا ما مرجح نداریم، نه مسئله حق الناس مطرح است، نه مسئله مقدور به قدرت
عقلیه مطرح است، نه اسبق خطاباً مطرح است، هیچ کدام از اینها مرجح نیست بله تخییر است، اما مرحوم خوئ فرمود: حق

الناس بر حق اله مقدم است وقائل به ترجیح شد، لین چه تخییریها و ترجیحها، قاعده تزاحم این است که اگر دین را ادا کرد
و حج را انجام داد حجش صحیح است، اما طبق مبنای سید(قدس سره) اگر کس دین حال مطالب دارد، کشف از این مکند

که مستطیع نیست و استطاعت صدق نمکند، لذا اگر حج انجام داد حج او حج واجب نیست. حال اگر حج را شروع کرد و
بعداً ی اتلاف کرد و ضامن شد، بعید است که بویند که این حجش حجة الاسلام نیست، بله باید حج را به عنوان حجة

الاسلام تمام کند.

اتلاف بعد از شروع اعمال

اگر کس در میقات محرم شد و از مدینه به مه که مخواهد برود ی اتلاف کرد که ضامن شد و همان جا باید پول برای
خسارت را بپردازد، اگر آنجا پول خسارت را از غیر از زاد و راحله مه دارد که بحث نیست و باید بدهد، اما اگر باید همین

راحلهای که با آن به مه مرود را بفروشد تا ضمانش را بپردازد، باید بوئیم کشف از این مکند که حجش دیر حجة الاسلام
نیست و حج مستحب مشود.

تزاحم ند، اصلاعاً حج برود، اداء الدین هم بگویند: باید متسر مفقیهان دی مرحوم سید در اینجا قائل به تزاحم شد ول
مطرح نیست. این هم از نات افتراق بین مرحوم سید و مثل مرحوم خوئ و تزاحمها مشود. سید اینجای که مگوید تزاحم

است، فقهای دیر مگویند تزاحم نیست، اینجا حق مستقر شده و الآن هم ی پول دارد آن را صرف اداء الدین کند حج را
متسعاً به هر نحوی باید انجام بدهد، مسئله تخییر و اینها هم معنا ندارد.

قسمت سوم مسئله 19

پول فیه للحج لولاهما»؛ اگر کسأو زکاةٌ و کان عنده ما ی فرع سوم در این مسئله عبارت است از: «و إن کان علیه خمس
دارد که یا باید با آن خمس یا زکات بدهد یا حج برود، «فحالهما حال الدین مع المطالبه فلا یون مستطیعاً»؛ این هم مثل آن

دین است که مانع از وجوب حج است و مستطیع نیست. در اینجا چند فرع وجود دارد که در جلسه آینده مطرح مکنیم.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین.

[1] ـ «لو كان عنده ما يفيه للحج و كان عليه دين فان كان مؤجلا و كان مطمئنا بتمنه من أدائه زمان حلوله مع صرف ما
عنده وجب، بل لا يبعد وجوبه مع التعجيل و رضا دائنه بالتأخير مع الوثوق بإمان الأداء عند المطالبة، و ف غير هاتين الصورتين
لا يجب، و لا فرق ف الدين بين حصوله قبل الاستطاعة أو بعدها بأن تلف مال الغير عل وجه الضمان عنده بعدها، و إن كان عليه

خمس أو زكاة و كان عنده ما يفيه للحج لولاهما فحالهما حال الدين مع المطالبة، فلا يون مستطيعا، و الدين المؤجل بأجل
طويل جدا كخمسين سنة و ما هو مبن عل المسامحة و عدم الأخذ رأسا و ما هو مبن عل الإبراء مع الاطمئنان بذلك لم يمنع

عن الاستطاعة.» تحرير الوسيلة؛ ج1، ص: 375، مسئله 19.
[2] ـ «لا فرق ف كون الدين مانعا من وجوب الحج بين أن يون سابقا عل حصول المال بقدر الاستطاعة أو لا كما إذا استطاع



للحج ثم عرض عليه دين بأن أتلف مال الغير مثلا عل وجه الضمان من دون تعمد قبل خروج الرفقة أو بعده قبل أن يخرج هو أو
شف عن عدم كونه مستطيعا.» العروة الوثقالأعمال فحاله حال تلف المال من دون دين فإنه ي بعد خروجه قبل الشروع ف

(للسيد اليزدي)؛ ج2، ص: 437، مسئله 18.
[3] ـ «و إنما قيد ف المتن بالعمد لعلّه لنتة و ه: أن الإتلاف إذا كان عن عمد يستقر الحج ف ذمته لأنه تفويت عمدي، و أما

الخطأ فلا يوجب الاستقرار، فالفرق إنما هو من جهة الاستقرار و عدمه، و أما من جهة التليف الفعل فلا فرق بين العمد و غيره.»
موسوعة الإمام الخوئ؛ ج26، ص: 97.


