
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مقدمه اصول » صحیح و اعم »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۶

صحیح و اعم
جلسه 17 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

 

نظر مرحوم آخوند در الفاظ معاملات
مرحوم آخوند (قدس سره الشریف) فرمودند که در معنا و مفهوم الفاظ معاملات، بین شارع و بین عرف اختلاف وجود ندارد.

کنند «هو العقد المؤثر لأثر کذا»؛ یعنکنند. بیع را معنا ممعنا، معنا م در کلمهی «بیع» شارع و عرف هر دو آن را به ی مثلا
مثل ملیت.

در بعض وجود ندارد. اختلاف بین شارع و عرف در مصداق است؛ یعن بین شارع و عرف در معنا و موضوع له هیچ اختلاف
از مصادیق، شارع عرف را تخطئه کرده است.

 مثلا عرف در بیع ربوی نظر مدهد که بیع ربوی مصداق برای عقد مؤثر است، مصداق مؤثر در ملیت هست؛ اما شارع عرف
را در این مصداق تخطئه کرده است. شارع فرموده است که تو اشتباه مکن و عقد ربوی و بیع ربوی مصداق برای عقد مؤثر

در ملیت نیست.

این بیان مرحوم آخوند (قدس سره الشریف) در کفایه و روی همین بیان فرمودند که الفاظ معاملات هم عرفاً و هم شرعاً وضع
شدند برای معان صحیحه، وقت مگوییم «هو العقد المؤثر لأثر کذا» مثلا در بیع مگوییم «البیع هو العقد المؤثر ف الملیت

العین»، در اجاره مگوییم «هو العقد المؤثر ف ملیت المنفعت» در عاریه مگوییم «هو العقد المؤثر ف ملیت الإنتفاع».

ی بحث دیری در حول عبارت مرحوم آخوند است و آن اینه مرحوم آخوند مفرمایند شارع، عرف را تخطئه کرده است.
مراد از این تخطئه چیست؟ تخطئه در چه فرض معنا دار و صحیح است؟ اینجا دو مطلب وجود دارد که باید هر دو مطلب را

عرض کنیم و مورد بررس قرار بدهیم.

ی مطلب را مرحوم محقق اصفهان (اعل اله مقامه الشریف) در حاشیهی کفایه عنوان فرمودند و ی مطلب دوم را امام
(رضوان اله تعال علیه) در کتاب «مناهج الوصول» مطرح کردند.

نظریه محقق اصفهان
 مرحوم محقق اصفهان فرمودند این نظریهی مرحوم آخوند که شارع عرف را تخطئه مکند، این اگر نسبت مسبب باشد؛

مسبب که بهعنوان اثرالبیع است؛ اگر مراد مرحوم آخوند این باشد که شارع عرف را نسبت به این مسبب و اثر تخطئه مکند؛
یعن شارع به عرف مفرماید شما خیال مکنید که بیع ربوی مؤثر در ملیت است، اشتباه مکنید، بیع ربوی اثر ملیت ندارد.

بعد مرحوم اصفهان فرموده است که اگر مراد مرحوم آخوند تخطئه نسبت به اثر باشد، مگوییم که اینجا باید تفصیل بدهیم.
تخطئه در صورت صحیح است که ما اثر را ی امر واقع انتزاع قرار بدهیم؛ اما اگر اثر را ی امر اعتباری جعل قرار دادیم

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/66
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/58
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


که تقریباً 99 درصد از علما و اصولیون و فقها این مسبب و اثر را ی امر اعتباری جعل مدانند، تخطئه دیر تخطئه دیر
معقول نیست.

شان دارند که این خیلو اصول را در مباحث فقه مطالب اوقات ی را که گاه خدا رحمت کند مرحوم محقق اصفهان
جاها متواند راهشا باشد ولو اینه بعداً بوییم ممن است قابل خدشه باشد؛ اما اصل مطلب با دقت زیاد از فر شریف

ایشان صادر شده است.

ایشان مفرماید اگر اثر را ی امر واقع قرار دادیم، واقع نه واقع حقیق بله در مقابل اعتباری، واقع یعن آنه ف نفس
گفتیم بعت اینطور نیست که وقت امر غیر اعتباری است، یعن یت یدارد. اگر گفتیم مل الأمر خودش وجود و تقرر و ثبوت

و اشتریت، برویم سراغ عقلا و شارع و ببینیم اینها ملیت را اعتبار مکنند یا نه؛ بله وقت ما بعت و اشتریت را گفتیم، ملیت
این مال برای مشتری بهعنوان ی امر واقع موجود مشود، منته ی امر واقع انتزاع است. امور انتزاعیه اموری هستند

که وجودشان عین وجود منشأ انتزاع است، به منشأ انتزاع موجود مشوند، شما فوقیت را از سقف انتزاع مکنید؛ اما ی امر
اعتباری نیست؛ بله ی امر واقع انتزاع است.

امور واقعیه غیر انتزاعیه اموری هستند که مابازاء مستقل در عالم خارج دارند، مگوییم این زید موجود است و ی وجود
واقع غیر انتزاع دارد، وجود ی مابازاء مستقل دارد و قابل اشاره است که مگوییم این زید است؛ اما فوقیت ی وجود

مستقل از غیر از منشأ انتزاعش ندارد. وجود فوقیت عین وجود منشأ انتزاع است. لذا خود فوقیت ی وجود قابل اشاره که
بوییم این فوقیت است، نداریم.

 مرحوم اصفهان فرموده است که ما اگر ملیت را ی امر واقع انتزاع دانستیم، تخطئهای که مرحوم آخوند فرموده است
درست مشود؛ به دلیل اینه امور واقعیه ی اموری هستند که خودشان ی واقع و تقرری دارند و انظار در آنها مختلف

مشود؛ یعن متوانید بویید فوقیت هست و متوانید بویید فوقیت نیست. متوانید بویید زید است و متوانید بویید زید
نیست. در جای که انظار قابلیت اختلاف دارد تخطئه معنا دارد.

مثلا به دیری مگویم شما که مگویید زید هست، اشتباه مکنید، چشمت خطا دیده است و خیال کردید که زید موجود
است، زید موجود نیست.

در امور واقعیهی انتزاعیه چون ی امری است که واقع و ثبوت دارد، اختلاف انظار در آن راه دارد و اگر اختلاف انظار در آن
راه داشت، ی نظر متواند نظر دیر را تخطئه کند.

 بنابراین اگر گفتیم که ملیت ی امر واقع است، خوب شارع متواند بیاید به عرف بفرماید جای که بیع ربوی را محقق
کردید، مسبب را خیال مکنید که موجود است، این مسبب و این ملیت موجود نیست. لذا متواند تخطئه بند؛ اما اگر ملیت

را ی امر اعتباری دانستیم‐ کما علیه جل لولا الل‐ اگر نوییم کل علما الآن قائل به این نظریه هستند بالأخره بیشتر علما به
اعتباری بودن ملیت قائلاند. قوام اعتبار به ید معتبِر است.

 چون امور اعتباریه، واقع غیر از اعتبار ندارد، دیر اختلاف انظار برایش معنا ندارد. شارع یا ملیت را اعتبار مکند یا
نمکند؟ عرف یا ملیت را اعتبار مکند یا نمکند؟

 اگر عرف آمد ملیت را اعتبار کرد شارع نمتواند آن را تخطئه کند. چون اعتبار به این است که خود عرف ملیت را اعتبار



کند. عرف و عقلا مگویند در موردی که بعت و اشتریت و لو در بیع ربوی صادر شده باشد باز ما ملیت را اعتبار مکنیم و
این قابلیت تخطئه ندارد.

تعبیری وجود دارد که بین اهل فن مشهور است؛ و آن تعبیر این است که مگویند «امور واقعیه، اموری است که یختلف فیه
الأنظار و امور اعتباریه اموری است که یختلف باختلاف الأنظار»؛ یعن من اعتبار مکنم، زید اعتبار نمکند. عرف اعتبار

مکند و شارع اعتبار نمکند. مثلا من اعتبار مکنم اینجا ملیت باشد و زید اعتبار مکند که ملیت باشد و شارع اعتبار
مکند در بیع بالغ ملیت باشد. «امور اعتباریه یختلف باختلاف الأنظار و امور واقعیه یختلف فیه الأنظار».

خلاصه نظریه محقق اصفهان
 بنابراین مرحوم محقق اصفهان به مرحوم آخوند مفرماید شما هم که جزء گروه دستهی دوم هستید و اثر و مسبب را ی امر

اعتباری مدانید. حالا که امر اعتباری دانستید تخطئه معقول نیست. تخطئه یعن چه؟ تخطئه ی اصل موضوع دارد، اصل
موضوعاش این است که اگر همان که شما مدانید و من هم بدانم من هم همان نظر شما را دارم.

من مگویم که زید زنده است، مگویند چرا؟ مگویم چون امروز آمد و درس گفت. حالا من مگویم که من ی چیز دیری
مدانم که بعد از درسش اجل آمده سراغش از بین رفته و اینه من مدانم شما نمدانید؛ اما اگر شما هم همین چیزی را که من

مدانم بدانید همین نظر من را پیدا مکنید.

در امور واقعیه این چنین است، در امور اعتباریه اینطور نیست. من ملیت را اعتبار مکنم، زید ملیت را اعتبار نمکند. من
نمتوانم او را تخطئه کنم چون او قوامش به اعتبار است و غیر از اعتبار، حقیقت دیری بهعنوان اصل و مقدمهای ندارد. این

حقیقتش اعتبار است و وقت که حقیقتش اعتبار است قابل تخطئه نمباشد.

ما دو نوع بیع داریم. ی بیع غرری و ی بیع غیر غرری. شارع مگوید که در بیع غیر غرری ملیت را اعتبار مکنم و عرف
مگوید من در بیع غرری ملیت را اعتبار مکنم. ولو همان چیزی را که شارع مداند، عرف هم بداند، باز مگوید که من هم

در بیع غرری ملیت را اعتبار مکنم.

مثلا در باب ربا، شارع چرا ربا را حرام کرده است؟ روایات داریم که ربا ظلم است، عقلا هم مدانند که ظلم است، بالأخره
کس که از آن ربا گرفته مشود نابود مشود و موجب فساد اجتماع است؛ اما بااینه مدانند مفسد است باز هم ملیت را

اعتبار مکنند. اعتبار، اختیارش دست اعتبار کننده است.

سؤال...

 پاسخ
مثلا فرض کنید ی صاحب کاری 5 نفر شاگرد دارد. ی روز اعتبار مکند این شاگردش باشد و ی روز اعتبار نمکند، ما

متوانیم بوییم که تو اعتبارت غلط است؟ نه دیر غلط معنای ندارد، اصلا صحت و فساد در اعتبار معنا ندارد و تخطئه هم در
آنجا معنا ندارد.

ادامه بحث
پس مردم و عقلا یسری معاملات داشتند و شرع هم آمده این معاملات را کم و زیاد کرده و بعضهایش را گفته درست است و

بعضهایش را گفته باطل است و به بعضها نیز عیوب زده است که باید دید شارع چونه با عقلا و با عرف برخورد کرده



است.

مرحوم آخوند مفرماید شارع و عقلا اختلاف در موضوع له این الفاظ در باب معاملات ندارند. اختلاف در مصادیق است.
اختلاف در مصداق یعن چه؟ یعن شارع در بعض از مصادیق عرف را تخطئه مکند.

مرحوم محقق اصفهان مفرماید اگر نسبت به مسبب و اثر تخطئه را مطرح مکنید در صورت صحیح است که ما مسبب را از
امور واقعیه انتزاعیه بدانیم؛ اما اگر مسبب را از امور اعتباریه دانستیم ‐کما اینه خود مرحوم آخوند هم این نظریه را دارد‐

تخطئه معقول نیست.

 مثل اینه ی صاحب کار امروز اعتبار مکند این شاگردش باشد، فردا اعتبار نمکند و اعتبار مکند که ی دیر شاگردش
انتزاع و نه واقع وینت نیست، نه واقع امر واقع کند. شاگرد بودن که یرا اعتبار م باشد و پس فردا شخص ثالث

است، ی امر اعتباری است و اختیارش به اعتبار شخص است و اعتبارش قابل تخطئه نیست.

ال کلام محقق اصفهاناش
به نظر ما اصل کبرای فرمایش مرحوم اصفهان درست است؛ یعن «لو کان اثر من الامور الواقعیه فیمن فیه تخطئه و لو کان
من الامور اعتباریه لا یصح فیه تخطئه» که این درست است؛ اما وقت ما باشیم و ظاهر عبارت مرحوم آخوند در کتاب کفایه،
ایشان تخطئه را نسبت به مسبب مطرح نرده است؛ بله تخطئه را نسبت به سبب مطرح مکند، آن هم سبب از حیث تأثیرش

در مسبب.

عبارت ایشان این است که ایشان مفرماید «البیع هو العقد المؤثر لأثر کذا»، مجموع این را موضوع له بیع قرار دادیم و بعد هم
مفرماید اختلاف در مصداق است. معنایش این است که شارع مخواهد به عرف بفرماید که این سبب، سببیت برای این اثر را

ندارد، بیع ربوی سببیت و اقتضا برای این اثر در آن وجود ندارد.

 شارع مگوید که بیع غیر غرری صحیح، اما بیع ربوی باطل است. شرع عرف را تخطئه مکند؛ یعن عرف خیال کرده که در
بیع ربوی، خود بیع، اقتضای تأثیر در ملیت را دارد؛ اما شرع به جهت احاطهی علمیهای که دارد مگوید که اقتضای تأثیر را

ندارد و شما اشتباه مکنید. بیع ربوی، در آن اقتضای تأثیر در ملیت نیست.

البته خود مرحوم محقق اصفهان هم همین توجیه را کرده و فرموده اگر کلام مرحوم آخوند خراسان را حمل کنیم بر تخطئه در
سبب اما سبب نه من حیث هو السبب، بله سبب از حیث حصولش در مسبب، اگر مسئله را این چنین گفتید این جا تخطئه

ی امر صحیح مشود.

جمع بندی بحث
 مرحوم آخوند آیا تخطئه را در مسبب اراده کرده یا تخطئه را در سبب اراده کرده و یا اینه در مجموع من حیث المجموع. سه
احتمال ابتدائاً نسبت به عبارت مرحوم آخوند داده مشود؛ اما باوجود آن اشالات که نسبت به مسبب بیان کردیم، نتیجه این

مشود که مجموع من حیث المجموع هم نمتواند مراد آخوند باشد.

 اگر تخطئه نسبت به مسبب راه پیدا نرد نسبت به مجموع من حیث المجموع هم راه پیدا نمکند. پس نتیجه این مشود آخوند
مخواهد بفرماید شارع عرف را در سبب تخطئه مکند، منته تخطئهی در سبب از حیث حصولش در مسبب است.



شارع مگوید شما که برای ملیت بیع غرری را سبب قرار مدهید اشتباه مکنید، آنه من مدانم اگر شما بدانید این
صلاحیت تأثیر در ملیت ندارد. عرف به خاطر جهالت که دارد فر مکند که بیع غرری هم صلاحیت تأثیر در ملیت دارد،

فر مکند بیع ملامسه، بیع حصاة و منابذه ‐ که از بیوع در زمان جاهلیت بوده است‐ صلاحیت تأثیر را دارند اما واقعیت این
است که شارع مفرماید خیر! اینها صلاحیت تأثیر در مسبب را ندارند.

 
رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

 


