
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مقدمه اصول » صحیح و اعم »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۶

صحیح و اعم
جلسه 16 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

نظر محقق اصفهان در باب عقود و ایقاعات
در باب عقود و ایقاعات ی مبنای سوم وجود دارد که مرحوم محقق اصفهان (اعل اله مقامه شریف) اختیار فرمودهاند. آن

مبنا این است که ایشان مفرمایند بعت و اشتریت، مبرز و کاشف از آن اعتباری که در نفس است، مباشد.

 در ی معامله بایع ملیت مبیع را برای مشتری اعتبار مکند و مشتری هم ملیت ثمن را برای بایع اعتبار مکند. بعت و
اشتریت کاشف از این اعتبار است. بعت و اشتریت مبرِز این اعتبار نفسان است.

بنابراین ایشان مفرمایند که در باب عقد و اثر عقد، نه نظریهی مشهور درست است که رابطه، رابطهی سبب و مسبب باشد و نه
نظریهی مرحوم محقق نائین که رابطه، رابطهی آلت و ذوالآلة باشد. بله رابطه، رابطهی بین کاشف و منشف است.

 این بعت و اشتریت، کاشف است از آن اعتباری که در نفس وجود دارد. آن اعتبار ملیت؛ یا در عقد ناح، اَنحت کاشف از
آن اعتبار زوجیت است که در نفس زن یا در نفس مرد وجود دارد.

چون جریان نزاع بر اثر عقد

اینجا مخواهیم ببینیم که اگر قائل شدیم به اینه الفاظ معاملات برای آلت یا ذوالآلة وضع شده باشند، یا الفاظ معاملات برای
کاشف یا منشف وضع شده باشند، مسئله چونه است؟

بنا بر نظریهی مشهور، مرحوم آخوند در کفایه فرمودند که اگر نسبت بین عقد و اثر عقد را سبب و مسبب بدانیم، اینجا باید گفت
که اگر قائل شویم به اینه الفاظ معاملات برای سبب وضع شده، نزاع صحیح و اعم جریان دارد و اگر قائل شدیم که برای

مسبب وضع شده این نزاع جریان ندارد.

 آیا روی این دو مبنا هم مسئله همین طور است؟ یعن اگر قائل شدیم به اینه الفاظ معاملات برای آلت وضع شده نزاع جریان
دارد؛ اما اگر برای ذوالآلة وضع شده باشد نزاع جریان ندارد و یا در مبنای کاشف و منشف.

ظاهر این است که فرق میان هیچ کدام از این مبان نیست. کسان که مگویند الفاظ معاملات برای اثر عقد وضع شده است
‐حالا اسم این اثر را مسبب یا ذوالآلة و یا منشف قرار بدهیم فرق نمکند‐ روی هیچ کدام ی از این سه صورت نزاع بین

صحیح و اعم جریان ندارد، برای اینه روی مبنای مشهور؛ که تمام اینها امور اعتباریه هستند، مخواهیم بحث کنیم.

مسبب و ذوالآلة و منشف ی امر اعتباری است؛ اما این اعتبار را چه کس مخواهد انجام بدهد؟ آیا این اعتبار را نسبت به

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/66
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/58
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


شارع بررس کنیم؟ شارع ملیت را یا اعتبار مکند یا اعتبار نمکند. امر، دائرمدار وجود و عدم است.

هر جای که امر دائرمدار بین وجود و عدم باشد، آنجا اتصاف به صحت و فساد درست نیست. شارع یا ملیت را اعتبار مکند
و یا اعتبار نمکند.

 اگر اعتبار را نسبت به عقلا بررس کنیم، عقلا یا ملیت را اعتبار مکنند و یا اعتبار نمکنند، این طور نیست که بوییم عقلا
دو نوع اعتبار دارند؛ ی اعتبار ملیت صحیحه و دوم اعتبار ملیت فاسده. اگر این طور بود، متوانستیم بوییم روی قول به

وضع الفاظ برای مسببات و یا برای ذوالآله و یا برای منشف این نزاع جریان دارد.

پس چون مسبب یا ذوالآله و یا منشف، ی امر اعتباری است، بنابراین روی این نظریات نزاع جریان ندارد.

اشال در جریان نزاع
اما در اینجا با ی مشل مواجه مشویم. مشل این است که متأخرین قائلاند به اینه الفاظ معاملات برای مسببات وضع

شده است. بر خلاف قدما که مگفتند برای سبب وضع شده است. بیان کردیم که مسبب یا ذوالآله و یا منشف، ی امر
اعتباری است و امر آن دائرمدار بین وجود و عدم است. پس نزاع صحیح و اعم نباید جریان داشته باشد.

 در حال که خود متأخرین روی قول به اینه این الفاظ برای صحیح وضع شدهاند و یا برای اعم از صحیح و فاسد، ثمره‌ مترتب
مکنند. در فقه بین اینه قائل شویم به اینه این الفاظ برای صحیح وضع شده و یا برای اعم از صحیح و فاسد، تفی مکنند.

 به عبارت دیر ما باشیم و ظاهر کلام متأخرین، همین جا باید نزاع صحیح و اعم در باب معاملات را تمام کنیم؛ چون اثبات
کردیم که اگر الفاظ برای اثر عقد وضع شده باشد، چه این اثر اسمش مسبب یا ذوالآله و یا منشف باشد، چون اینها از امور
اعتباریه هستند و اعتبار دائرمدار وجود و عدم است، دیر دو گونه اعتبار نداریم؛ ی اعتبار ملیت صحیحه و دیری اعتبار

ملیت فاسده. پس باید همین جا نزاع صحیح و اعم در معاملات را تمام کنیم. در حال که همین متأخرین بر این نزاع ثمره
مترتب کرده و در فقه هم به این ثمره عمل مکنند.

راه حل رفع اشال
در اینجا دو راه به ذهن مرسد. راه اول در کلمات امام (رضوان اله تعال علیه) آمده است. امام فرمودند که اگر بین محیطها

تفی کنیم. از نظر تحقق موضوع، محیط عرف را در نظر بیریم و از نظر ترتب اثر، محیط شرع را در نظر بیریم.

 اگر این چنین شد اینجا مسئله‌ی صحت و فساد مطرح است؛ یعن اینه شارع از نظر تحقق موضوع، موضوع نزد عرف را در
نظر گرفته است و فرموده آنچه را که عرف مگویید بیع، شارع بر آن اثر شرع مترتب نمکند. اگر شارع بر آنچه که نزد عرف

است اثر شرع مترتب کند، بیع صحیح و ملیت صحیحه مشود.

توضیح مطلب
تا به حال مگفتیم شارع اگر ملیت را اعتبار کرد، ملیت هست و بیع هم هست و اگر اعتبار نرد ملیت شرع نیست و بیع
هم نیست. تا به حال بین عرف و شارع در همه چیز تفی مکردیم؛ اما در این بیان امام (رضوان اله تعال علیه) مفرماید

این چنین بوییم.

از نظر متأخرین الفاظ معاملات برای مسببات وضع شده و از ی طرف مسبب یا ذوالآله یا منشف، دائرمدار وجود و عدم



است. در نتیجه نزاع صحیح و اعم در الفاظ معاملات روی مبنای متأخرین نباید جاری شود؛ در حال که ما مبینیم جاری
کردند و مبینیم ثمره هم برایش مترتب کردند و به همین ثمره در فقه عمل کردند.

برای اینه از این مشل تخلص پیدا کنیم دو راه وجود دارد. ی راه همین است که امام مفرمایند، ما بیاییم مسئلهی صحت و
فساد را با توجه به دو محیط مطرح کنیم؛ یعن بوییم از حیث تحقق موضوع، محیط عرف را در نظر مگیریم، عرف به هر

چیزی که بیع گفت، اما از لحاظ ترتب اثر نظر شارع را در نظر بیریم.

گوییم الفاظ برای مسببات است؛ اما چون شارع نسبت به آن بیع عرفشارع اثر مترتب کرد اگرچه م ،اگر بر همان بیع عرف 
ملیت را اعتبار کرد، به آن بیع، بیع صحیح مگوییم؛ و اگر بر بیع عرف شارع اثر را مترتب نرد، معنایش این است که شارع

در آن بیع عرف اعتبار ملیت نفرموده و اگر اعتبار ملیت نرده، معنایش این است که آن بیع، بیع فاسد است.

راه دوم حل اشال
راه دوم که به ذهن مرسد این است که چه مانع دارد که بوییم الفاظ معاملات نه برای خصوص سبب وضع شدهاند و نه

برای خصوص مسبب؛ بله برای مرکب از سبب و مسبب وضع شده است.

خود مرحوم آخوند هم که بعداً مآید نظریهی خودش را بیان مکند، مؤید این مطلب است که برای موضوع له در الفاظ
معاملات، سبب تنها که همان ایجاب و قبول است و یا مسبب تنها را در نظر نیریم و بوییم «بیع عبارت است از آن ایجاب و

قبول که اقتضای ملیت دارد». نمگوییم ملیت بالفعل هم همراهش بیاید. لفظ بیع وضع شده برای آن ایجاب و قبول که
اقتضای تملی و اقتضای ملیت در آن وجود دارد.

اگر ی ایجاب و قبول که اقتضای ملیت دارد بالفعل هم ملیت بر آن مترتب شود، این بیع صحیح است و اگر بالفعل شارع
ملیت را بر آن مترتب نند این بیع فاسد است.

سؤال ...

پاسخ استاد
در آنجا هم اقتضای ملیت هست، اقتضا هست. اگر ما فعلیت را بوییم، خیل از عقود فاسد مشود. اینه مگوییم اقتضا

برای همین است که این در ذهنمان است و در بیع فضول ایجاب و قبول است. حت ایجاب و قبول لفظ را هم نمگوییم،
ایجاب و قبول چه لفظ چه فعل که مقتض تملی است، در بیع فضول و بیع و بیع مره هم هست که چنین چیزی وجود

دارد.

اگر گفتیم برای مرکب از این دو وضع شده است، آن وقت در اینجا مسئلهی صحت و فساد خیل روشن است. مگوییم اگر
بالفعل ملیت مترتب شد، این صحیح است، اگر بالفعل ملیت مترتب نشد این فاسد است. بالفعل یعن اینه از مرحلهی اقتضا

به مرحلهی فعلیت برسد.

 شما ببینید در بیع فضول ایجاب و قبول که مقتض ملیت هست داریم. یا حت در بیع ربوی هم همینطور است. در بیع
ربوی مقتض برای تملی هست اما این مقتض چون ی شرط شرع را ندارد و یا بوییم که ی مانع شرع در آن وجود

دارد به فعلیت نمرسد؛ و الا مقتض آن موجود است. روی این بیان نزاع بین صحیح و اعم در الفاظ معاملات جریان دارد.



مرحوم آخوند فرمودند همانطوری که ما در عبادات صحیح شدیم در معاملات هم صحیح مشویم، ایشان فرمودند که این
الفاظ وضع شده است برای صحیح از این معان. آن وقت ما ی فرق را بین معاملات و عبادات داریم و آن این است که در
معاملات ما دو نوع صحت داریم، ی صحت شرعیه داریم و ی صحت عرفیه؛ اما در عبادات این چنین نیست، آنجا دو نوع

صحت نداریم.

 آن وقت از مرحوم آخوند سؤال مکنیم شما که مگویید این الفاظ وضع شده برای صحیح، کدام صحیح را مگویید؟ صحیح
عرف را مگویید یا صحیح شرع؟ مرحوم آخوند ی عبارت در کفایه دارد که این عبارت ی مقداری در اینه مراد مرحوم

آخوند چیست، اختلاف انداخته است.

 مرحوم آخوند فرموده است اینها‐ مثلا بیع ‐ وضع شده است «للعقد المؤثر لأثر کذا شرعاً و عرفاً» و «البیع هو العقد المؤثر
لأثر کذا» یعن اثر خاص وی همان تملی العین است، تملی عین بمال، شرعاً و عرفاً.

بحث در این است که این کلمهی شرعاً و عرفاً قید چیست؟ آیا این شرعاً و عرفاً را ما قید مؤثر قرار دهیم و بوییم بیع «هو
المؤثر لأثر کذا» یا «هو المؤثر شرعاً و عرفاً» بیع آن است که شرعاً و عرفاً مؤثر باشد؛ که اگر بخواهیم قید برای او قرار بدهیم

کما اینه ظاهر عبارت آخوند هم همین است، ی اشال مهم بر آن وارد مشود؛ بله شاید دو اشال وارد شود.

اشالات متن مرحوم آخوند
 اشال اول این است که الفاظ معاملات، ی الفاظ مخترعه نیست، الفاظ است که قبل از اسلام برای ی معنای وضع شده

است. اگر بوییم قبل از اسلام و یا قبل از شرع، واضع لفظ بیع را برای مؤثر شرع وضع کرده، غلط است.

سؤال...

پاسخ استاد
 نه ببینید اینه گفتم جمع بین سبب و مسبب در کلام آخوند هم مؤید ماست، همین است که مفرمایند «هو المؤثر لأثر کذا» که
این جمع بین سبب و مسبب است. اینجا مرحوم آخوند خودش ناخودآگاه بین سبب و مسبب جمع کرده است اما شرعاً و عرفاً

کاری به سبب و مسبب ندارد. شرعاً و عرفاً، قید مؤثر است و قید مؤثر که شد مگوییم هو المؤثر شرعاً و عرفاً، بیع آن است
که مؤثر شرع و عرف باشد.

 اشال اول همین بود که این الفاظ، الفاظ مخترعه نیست و قبل از شرع هم وجود داشته و اشال دوم این است که شارع آمده
بیع و این معاملات در بین مردم را امضا کرده است. آن وقت شارع بیع را امضا فرموده است؛ و اگر بهجای بیع بوییم «هو
المؤثر شرعاً و عرفاً» معنایش این است که شارع آمده چه بیع را امضا کرده؟ شرع را. معنا ندارد شارع بیاید بیع شرع را

امضا کند؛ و اگر ما در موضوع له گفتیم بیع «هو المؤثر لأثر کذا شرعاً و عرفاً» و اینها را قید مؤثر قرار دادیم، معنایش این
است که «بیع هو المؤثر الشرع». آن وقت در احل اله البیع معنایش این است که شارع بیع شرع را امضا کرده است که این

غلط است و بیع شرع نیاز به امضا ندارد.

 پس اشال دوم این است که چون یقین داریم این معاملات شرعیه را شارع امضا کرده است مثلا، اگر امضا کرده است دیر
معنا ندارد که شرعاً را قید مؤثر قرار بدهیم.

 حت آنجای که شارع ردع کرده است، مثلا « نه النب عن بیع الغرر»؛ که اگر گفتیم شارع ردع کرده است آن وقت در بیع



مگوییم هو المؤثر الشرع، معنایش این است که شارع آمده از بیع شرع منع کرده است که این غلط مشود و شارع نه
را ردع کند چون مستلزم تناقض است. بیع تواند بیع شرعرا امضا کند چون احتیاج به امضا ندارد و نم تواند بیع شرعم

را بوییم بیع شرع است و معذل شارع آمده این بیع شرع را ردع کرده است.

سؤال...

پاسخ استاد
 یعن بالأخره ما هستیم و عبارت آخوند، مخواهیم عبارت آخوند را معنا کنیم، آخوند وقت معنا مکند مفرماید «هو العقد

المؤثر لأثر کذا شرعاً و عرفاً» مگوییم ظاهر عبارت است که شرعاً و عرفاً قید مؤثر است که اگر قید مؤثر شد این دو اشال را
شما چطور جواب مدهید؟

اشال اول این بود که این الفاظ، الفاظ مخترعهی شرعیه نیست که قبل از شرع هم بوده، قبل از شرع یعن با قطع نظر از شرع
ما باید معنا کنیم.

 اشال دوم این است که این معاملات امضای است. اگر ما شرعاً را قید مؤثر قرار بدهیم، این دو لازمه را دارد، ی اینه
شارع بیع شرع را امضا کرده است؛ و دوم اینه شارع بیع شرع را منع و ردع کرده است که هر دو غلط است. راجع به

عبارت مرحوم آخوند چیزی به ذهنتان مرسد؟ بوییم بیع مؤثری است که هم شرایط شرعیه را دارد و هم شرایط عرفیه را، این
دو اشال را چونه جواب مدهید؟

سؤال...

پاسخ استاد
ببینید شما این قید شرعاً و عرفاً را، اولا ی معنای دیری کردید. ما الآن مخواهیم بوییم که طبق ظاهر عبارت آخوند «هو
المؤثر شرعاً و عرفاً»، مفرمایید بوییم هو المؤثر عرفاً و شارع هم بعداً امضا کرده است، این چیز دیری شد و این عبارت

آخوند است یعن هو المؤثر شرعاً و عرفاً.

ادامه بحث
برای اینه این اشال به مرحوم آخوند وارد نشود اگرچه ظاهر عبارت این است که شرعاً و عرفاً قید مؤثر است؛ اما شرعاً و
عرفاً خارج از تعریف است. تعریف «هو العقد المؤثر لأثر کذا، شرعاً و عرفاً» است؛ یعن این معنا موافق شرع و عرف است؛

یعن شرع و عرف قید برای موضوع له است؛ یعن موضوع له شرع و موضوع له عرف «هو العقد المؤثر لأثر کذا» است؛
شرع و عرف برای بیع ی معنای مشترک دارند. بین شرع و عرف در معنا اختلاف وجود ندارد.

از شرع سؤال مکنیم که بیع یعن چه؟ مگوید هو العقد المؤثر. از عرف سؤال مکن که بیع چیست؟ مگوید هو العقد المؤثر
که هر دو در معنا اتفاق نظر دارند؛ پس باید عبارت را اینطور معنا کنیم؛ «هو العقد المؤثر لأثر کذا عند الشرع والعرف»؛ یعن

هم شرع و هم عرف بیع را این طور معنا مکنند.

و حال که اینطور شد با حرف بعدی آخوند سازگاری پیدا مکند که آخوند مفرماید بین شرع و عرف اختلاف در معنا وجود
ندارد و اگر هم اختلاف وجود دارد در مصداق است؛ یعن اینه شارع به عرف مفرماید شما بیع ربوی را مصداق عقد مؤثر
مدانید اشتباه مکنید، مصداق عقد مؤثر نیست. بیع غرری را مصداق عقد مؤثر مدانید اشتباه مکنید، مصداق عقد مؤثر



نیست. اختلاف برمگردد به اختلاف در مصداق.

خلاصه نظریهی آخوند
 پس خلاصه نظریهی آخوند این شد که الفاظ معاملات وضع شدهاند برای صحیح و صحیح هم به معنای همین مؤثر است؛ و

بین شرع و عرف در معنا و موضوع له اختلاف وجود ندارد؛ و اگر هم اختلاف بین اینها باشد اختلاف در مصداق است.

 
رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

 


