
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » کتاب الحج (ادامه بحث استطاعت) »

در تاریخ ۲۲ آبان ۱۳۹۸

كتاب الحج
جلسه 23 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

نات درباره پیامبر اکرم(صل اله علیه وآله)

این ایام چون مصادف با ولادت پیامبر اکرم(صل اله علیه وآله) و امام صادق(علیه السلام) است این آیه شریفه را مناسب
لاءهو لنا بِكَ عجِى بِشَهِيدٍ و ةما لك ننا مذا جِىا فيَفرماید: «فاست مقداری تأمل کنیم. در آیه 41 از سوره مبارکه نساء م

شَهِيداً»، در آیات قبل از این آیه، درباره مجازات افراد ظالم، فاسق و بدکار خدای تبارک و تعال آیات را ذکر فرمودند و در این
آیه اشاره به مسئله شهود در روز قیامت است. ما در قیامت برای اعمال شهودی داریم؛ یعن خدای تبارک و تعال برای اعمال

ی انسان شهودی دارد.

شاهد بر اعمال

اولین شاهد خود خدای تبارک و تعال است که در ی کلام از امیرالمؤمنین(علیه السلام) هست که حضرت فرمود: «اتَّقُوا
معاص اله ف الخَلَواتِ فَإنَّ الشَّاهدَ هو الحاکم»[1]؛ وقت که خلوت پیدا مکنید معصیت خدا ننید و بپرهیزید از معصیت خدا

در خلوات؛ زیرا همان که حاکم هست همان شاهد است؛ یعن محمه قیامت با محمه دنیا فرق دارد، در محمه دنیا حاکم
خودش شاهد بر عمل نبوده اما در قیامت حاکم خودش شاهد بوده و این خیل مسئله مهم است که ما باید به آن توجه کنیم.

در درجه اول شاهد بر اعمال خداست، اعضا و جوارح، ملائه اله، زمین که انسان در آن زمین (خدای ناکرده) معصیت را
انجام داده باشد. آن که الآن محل بحث ماست این است که پیامبران هر امت بر اعمال امت خودشان شاهدند: «فَيف اذا جِىنا
من كل امة بِشَهِيدٍ»؛ پیامبر هر امت کارنامه و اعمال آن امت در نزدش ثابت است و هر پیامبری در زمان خودش این قدرت را

داشته که شاهد بر همه اعمال امت خودش باشد.

بعد نسبت به پیامبر(صل اله علیه وآله) مفرماید: «و جِىنا بِكَ عل هولاء شَهِيداً»، در مشار إلیه «هؤلاء» دو احتمال وجود دارد:

1. مشار إلیهش امت اسلام باشد؛ یعن همین امت آخر الزمان؛ یعن همانگونه که انبیاء گذشته هر کدام شاهد بر اعمال
خودشان بودند پیامبر ما هم شاهد بر اعمال امت خودش هست. الآن هم پیامبر(صل اله علیه وآله) شاهد بر اعمال من و شما
است و این خیل مطلب مهم است؛ چون همه ما این افتخار را داریم که جزء امت پیامبر آخر الزمان هستیم باید بدانیم که او

شاهد بر اعمال ماست، شاهد است بر این که مردم و انسانهای که به عنوان مسلمان هستند اینها چه مکنند، چه اعمال را
انجام مدهند. حالا هر قشری به تناسب خودش.

2. ی احتمال دیری هم در این مشار إلیه «هؤلاء» وجود دارد و آن اینه مشار إلیهش به انبیاء گذشته برمگردد و معنای

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2190
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


«فَيف اذا جِىنا من كل امة بِشَهِيدٍ»؛ یعن ما شاهد هر امت را در قیامت مآوریم و او بر اعمال امت خودش شهادت مدهد،
«و جِىنا بِكَ عل هولاء»؛ یعن پیامبر ما مقام دارد که شاهد بر انبیاء گذشته باشد و نسبت به کارهای انبیاء گذشته، نسبت به

برای پیامبر ماست. ی این که آنها رسالتشان را درست انجام دادند و شهادت بدهد، پیامبر ماست که این مقام بسیار عظیم
چنین مقام که خدای تبارک و تعال پیامبر ما را شاهد بر همه انبیاء گذشته قرار بدهد.

ولسونَ الريالنَّاسِ و َلع دَاءونُوا شُهَتطًا لسةً وما ملْنَاكعكَ جذَلكاست آمده: «و آیه معروف در آیه 143 سوره بقره که ی
علَيم شَهِيدًا»، خود این آیه سه گروه را مطرح مکند:

1. ی گروه مخاطبین هستند: «وکذل جعلناکم امة وسطا»؛ این امت وسط شهداء بر مردم باشند.

2. ی گروه مردم هستند: «لتَونُوا شُهدَاء علَ النَّاسِ»،

3. رسول خدا(صل اله علیه وآله) دسته سوم است: «ويونَ الرسول علَيم شَهِيدًا»؛ یعن بین مردم و بین رسول(صل اله علیه
وآله) باید ی گروه دیری باشند، باید ی گروه باشند که عنوان امت وسط را دارد، آن گروه چه کسان هستند؟ کسان که

شاهد اعمال مردم هستند پیامبر ما هم شاهد اعمال آنهاست.

البته آیات دیری داریم که پیامبر(صل اله علیه وآله) شاهد اعمال همه امت است: «إنَّا أرسلنَاک شَاهداً و مبشّراً و نَذِیراً»[2]، در
قبل از این شهود نسبت به اعمال امت، پیامبر ما شاهد بر این گروه نداریم ول ه پیامبر شاهد اعمال همه امت هست بحثاین

است که این گروه شاهد بر اعمال مردم هستند، آن گروه ائمه معصومین(علیهم السلام) هستند، غیر از ائمه معصومین(علیهم
السلام) ما گروه دیری نداریم.

لذا خود این آیه اصلا اگر ی کس بوید از کجای قرآن مسئله امامت استفاده مشود، از این آیه است بدون اینه ما روایت را
است، ی (ه علیه وآلهال صل)گروه پیامبر گوید: یوئیم این آیه سه گروه را مبخواهیم به آن ضمیمه کنیم، به این بیان که ب

گروه مردم هستند، ی گروه هم کسان که بر مردم شاهدند و پیامبر(صل اله علیه وآله) بر آنها شاهد است.

باشند، ی شخصیتهای باید ی خواهند شاهد بر مردم باشند باید اطلاع از همه اعمال مردم داشته باشند؛ یعنکه م اینهای
وجود نوران داشته باشند با این وجود نورانشان خوب و بد اعمال مردم را ببینند و شاهد باشند و این خوب و بد در مقام آنها

هیچ تغییری ایجاد نمکند. ما آدمهای ضعیف النفس هستیم، وقت مبینیم کس کار بدی انجام مدهد این را سرایت مدهیم به
دین و به خدا، به پیغمبر و ... همه اینها را مرتبط مکنیم ول آنها این چنین نیستند. اینه مخواهد شاهد بر اعمال مردم باشد

باید شخصیت باشد که علمش، مقامش، نفسش، نورانیتش، عصمتش، همه اینها را داشته باشد و آن ائمه معصومین علیهم
السلام هستند.

آنچه ما به مناسبت ولادت پیامبر(صل اله علیه وآله) گفتیم این آیه شریفه را مطرح کنیم و این خودش ی مقام بسیار بالای بر
پیامبر ماست؛ یعن دو آیه در قرآن داریم ی آیه 41 سوره نساء و ی هم 143 بقره، البته روی احتمال دوم که در مشار إلیه
«هؤلاء» بود، «فَيف اذا جِىنا من كل امة بِشَهِيدٍ»؛ شهید هر امت و شاهد هر امت را در روز قیامت مآوریم که این شاهد هر
امت پیامبر هر امت است، «و جِىنا بِكَ عل هولاء شَهِيداً»؛ توی رسول آخر الزمان و پیامبر آخر الزمان را بر پیامبران  شاهد

مآوریم.

بنابراین همانگونه که گفته شد ی احتمال در «هؤلاء» خود امت پیامبر هستند و ی احتمال که بسیاری از مفسرین همین
احتمال دوم را مطرح کردند، «هؤلاء» یعن آن شهدای بر امتهای گذشته. آیه 41 سوره نساء مفرماید: پیامبر ما شاهد است بر



شهدای امتهای گذشته؛ یعن بر انبیاء امتهای گذشته، این چه مقام بالای است و این مقام چه لوازم دارد؟ از جمله لوازمش
این است که آن روایات که مگوید: «أول ما خَلَق اله نُورِی»[3]؛ اول چیزی که خدا خلق کرد نور پاک پیامبر(صل اله علیه

وآله) بود، این آیه همان را اثبات مکند؛ زیرا وجودی که بخواهد از آدم از اولین پیامبر شاهد باشد تا آخرین پیامبر قبل از
خودش، این باید حضور داشته باشد، نمشود حضور نداشته بخواهد شهادت بدهد، شاهد باید حضور داشته باشد.

پیامبر ما بر اعمال انبیاء امتهای گذشته مخواهد شاهد باشد، پس باید حضور داشته باشد و بدون حضور شهادت امان
ندارد، اگر باید حضور داشته باشد پس باید آن خلقت نوراناش، نه خلقت جسماناش (آن که تاریخش روشن است، خلقت
مادی پیامبر تاریخش روشن است) قبل از همه چیز به وجود آمده باشد. «کنت نُوراً و کنت نَبِیاً»، این تعبیر دارد قبل از اینه

حضرت آدم خلق بشود من آن موقع بودم. اینها مربوط به مقام روحان و مقام معنوی پیامبر(صل اله علیه وآله) است نه مقام
جسم. مقام جسم که تاریخ ولادت پیامبر معین است و تاریخ وفاتش هم معین است، پس این عظمت پیامبر را دلالت دارد.

این روایات که مرحوم کلین هم دارد[4] که پیامبر(صل اله علیه وآله) اولین مخلوق است، ممن است کس این سؤال را کند
که چرا نور پیامبر اول چیزی باشد که خلق بشود؟ در فلسفه مآیند روی قاعده «ان کان اشرف» و این که باید آن معلول اول
ی سنخیت فراوان با خدای تبارک و تعال داشته باشد این را درست مکنند، اما با قطع نظر از اینها پیامبر ما باید شاهد بر

اعمال همه انبیاء گذشته باشد و این ی از وجوه برتری و افضلیت پیامبر ما بر انبیاء گذشته است نه فقط کتاب او مهیمن
است، بله خود او مهیمن است.

ی وقت مگوئیم قرآن مهیمن بر همه کتابهای آسمان است، قرآن احاطه دارد و سیطره دارد بر همه کتابهای آسمان، قرآن
فوق همه کتابهای آسمان است که بلاتردید و بلاش هست، ول وقت راجع به خود ذات مبارک پیامبر(صل اله علیه وآله)
هم مخواهیم بحث کنیم، مگوئیم پیامبر ما ی عظمت دارد که این چنین است، شاهد بر اعمال انبیاء گذشته است پس باید

خلقت نوریه او قبل از همه اینها باشد.

این آیه 41 در سوره نساء و 143 بقره آن هم مسئله مهم است که خدای تبارک و تعال برای امت آخر الزمان سه گروه درست
مکند، از زمان خود پیامبر(صل اله علیه وآله) تا شروع قیامت، مردم که مخواهند بیایند ی گروه را به عنوان شاهد بر

اعمال مردم قرار داده که این شاهد هم باید زمان حضور داشته باشد.

ه شاهد بر اعمال مردم است ائمه معصومین(علیهم السلام) هستند. لذا در بعضگروه را هم شاهد بر این شهدا قرار داده، آن ی
از روایات که وارد شده ائمه(علیهم السلام) فرمودند: «نحن الامة الوسط»[5]؛ امت وسط در آیه شریفه ما هستیم، «نحن شهداء

اله عل خلقه و حججه ف أرضه» یا «نحن الشهداء عل الناس».

این آیه شریفه که مفرماید: «وكذَلكَ جعلْنَاكم امةً وسطًا لتَونُوا شُهدَاء علَ النَّاسِ»، نه تنها مصداق بارزش، بله تنها مصداقش
ائمه(علیهم السلام) هستند. گاه اوقات برخ در سخنرانهایشان این آیه شریفه را امت وسط را به همه مردم مسلمان تطبیق

مکنند، مگویند مسلمانها امت معتدل هستند، امت وسط هستند، اگر ما امت وسط را به همه مسلمانها تطبیق بدهیم،
«لتونوا شهداء عل الناس» یعن چه؟ اینها شاهد بر خودشان بشوند؟ پس باید این امت وسط ی گروه دیری باشند غیر از

مردم که این گروه شاهد بر اعمال مردم هستند.

بنابراین از همین آیه شریفه به خوب استفاده مشود ائمه معصومین(علیهم السلام) شاهد بر اعمال ماست، امام زمان(علیه
السلام) شاهد بر اعمال ماست، خود آیه قرآن مگوید، این ی بحث روای یا ذوق نیست که بوئیم امام زمان(علیه السلام) ما
را مبیند، مسلم مبیند، به دلالت این آیه شریفه همه ائمه معصومین(علیهم السلام)، البته اعتقاد ما این است که حیات و ممات
اینها ی است، امیرالمؤمنین(علیه السلام) شاهد بر اعمال ماست، حضرت حجت(علیه السلام) که حجت ح خداست شاهد بر



اعمال ماست، اینها شاهد بر اعمال ما هستند، شاهد بر اعمال همه مردم نه فقط شیعه، نه فقط مسلمانها، اینها چون واسطه بین
خدا و خلق هستند، شاهد بر همه مردم هستند؛ چه مسلمان چه کافر، یهودی، مسیح، مشرک، هر کس که هست؛ یعن ائمه ما

زیادی در لغت برایش شده که اینها را به تفسیر مراجعه کنید، ول این مرتبه را دارند اینها امت وسط هستند، حالا وسط معان
اگر روایت هم نداشتیم خود آیه شریفه دلالت دارد بر اصل امامت.

تقدیر کردند از درسهای تشریف آورده بودند، ایشان اول خیل جلسهای که جناب آقای قرائت در ی وقت مرحوم والد ما ی
از قرآن ایشان و فرمودند چقدر خوب است، حت فرمودند من هم استفاده مکنم، من هم گاه اوقات شبهای جمعه که پخش

مشود و فرصت باشد منشینم و استفاده مکنم. بعد فرمودند: حالا اگر کس به شما بوید ی آیه از قرآن برای ما بیاورید که
دلالت بر اصل امامت داشته باشد و هیچ روایت در کنارش لازم نباشد، ایشان ی مقدار فر کرد و گفت من هر آیهای در ذهنم

هست حتماً باید روایت به آن ضمیمه شود تا دلالت آیه تمام شود.

بعد ایشان به همین آیه اشاره کردند و فرمودند این آیه: «و کذل جعلناکم امة وسطا لتونوا شهداء عل الناس و یون الرسول
علیم شهیدا» به خوب دلالت دارد که امت پیامبر آخر الزمان سه گروهند؛ پیامبر، مردم، ی گروه هم بین پیامبر و مردم هستند
که اینها شهدای بر مردم هستند. روایات هم فرمودند: «نحن الامة الوسط»، اگر روایات هم نباشد این امت وسط کیست؟ آنچه

قرآن و خدای متعال مفرماید شاهد بر مردم هستند را امام مگوییم، حجت و وص پیامبر مگوئیم، پس این فر که بوئیم بعد
از پیامبر همه مشوند مردم و فرق وجود ندارد، همه یسان هستند و وصای از جانب خدا نداریم با خود این آیه سازگاری

ندارد، خود این آیه ی دلالت روشن بر این مطلب دارد.

خلاصه آن که ی از اوصاف بزرگ پیامبر اکرم(علیه السلام) و ی از مقامات منحصر به ایشان، ایشان هم شاهد بر اعمال
انبیاء گذشته است و چه نتایج دارد که عرض کردیم و هم شاهد بر اوصیاء خودش هست، شاهد بر ائمه معصومین علیهم

السلام است و ما نتیجه بیریم علاوه بر این که این دست ما، اعضا و جوارح ما، روز قیامت به نطق و سخن در مآیند و علیه
ما شهادت مدهند (خدای ناکرده)، علاوه بر اینه خود زمین شاهد است، هزاران شهود وجود دارد خود وجود مبارک

پیامبر(صل اله علیه وآله) هم شاهد است، ائمه معصومین(علیهم السلام) هم شاهد هستند و ما باید مراقبت بیشتری کنیم، بدانیم
هر کاری انجام مدهیم این وجود شریف شاهد بر او هست.

نته آخر آن که این جمله «أوال ولیهم و اعادی عدوهم» دو رکن برای اعتقاد و ایمان ماست، در هر کدام که تزلزل به وجود
بیاید ایمان ناقص است که راجع به این تعبیر ی روزی بحث مکنم. ف الجمله امروز گفتیم این آیه شریفه را این مقدار بحث

کنیم، پیامبر حق بزرگ بر همه ما دارد و این نات را از این آیه شریفه استفاده کردیم.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین.

[1] ـ نهج البلاغة، ص: 473، حمت 316.
[2] ـ سوره احزاب، آیه 45.

[3] ـ عوال اللئال العزيزية، ج4، ص: 99، ح140.
[4] ـ الاف (ط ‐ الإسلامية)، ج1، ص: 441، باب مولد النب(صل اله علیه وآله).

[5] ـ الاف (ط ‐ الإسلامية)، ج1، ص: 190، ح2.


